
هل أسهمت رواياتُ أهلِ البيت في بلورة استراتيجيّة

تضمن ثبات العقيدة المهدويةّ واستدامتها؟

                                                                                                      مدير التحرير

غير د. عمّار عبد الرَّزاق الصَّ

توطئة

لا ينهض سؤالُ علمِ الكلام بوظيفته المعرفيّة في بيان العقيدة والدفاع عنها 

ما لم يكشف عن جوهرها الفكريّ ومكامن القوّة فيها، وعقيدة مثل المهدويةّ 

التي نشأت في ظروفٍ خاصّةٍ، وتفردّت بطبيعةٍ استثنائيّةٍ لا نظير لها، وواجهات 

شتىّ الظروف المناهضة لا تعجز عن إجابة مثل هذا السؤال؛ إذ ما برحت، عبر 

الفكريةّ  التحدّيات والمناهضات  متنوّعةً من  تواجه ضروباً  التاريخي،  سياقها 

الدوام  وآليّات  التماسك،  مرتكزات  على  اشتمالها  يبيّن  بما  والوجوديةّ،  منها 

والبقاء.

في  هي  بل  مذهبيّ؛  لتزاحمٍ  فضاءً  أو  طارئةً  عقيدةً  المهدويةّ  تكن  ولم 

جوهرها استجابةٌ لمقتضى إنسانّي تراكمي، ونزعةٌ فطريةٌّ إنسانيّةٌ نحو الخلاص 

الإسلاميّ  والنموذج  الإلهيّة  الحكومة  رؤية  لحاجة  وتلبيةٌ  معاناة،  كلّ  من 

الأمثل في تطبيق العدالة الإلهيةّ. وليس من الإنصاف حصرُ أغراضها وآثارها 

في الإطار الشيعي، عبر تسييجها بحاجزٍ نفسيٍّ غذّته السلطاتُ السياسيةّ على 

امتداد السياق التاريخي، منذ عصر النصّ إلى الواقع الراهن، بقصد محاصرة 

العقيدة المهدويةّ، والتضييق من شموليتها، وخلق مشاعر المقت والنفور لدى 

بعض المسلمين، على نحوٍ يحجب إمكان رؤية حقيقتها؛ إذ « ليس المهدي 

تجسيدًا لعقيدةٍ إسلاميّةٍ ذات طابعٍ دينيّ فحسب؛ بل هو عنوانٌ لطموح اتجّهت 



۱٦

إليه البشريةّ بمختلف أديانها ومذاهبها، وصياغٌة لإلهامٍ فطريّ، أدرك الناس من 

خلاله - على الرغم من تنوّع عقائدهم ووسائلهم إلى الغيب – أنّ للإنسانيّة يومًا 

موعودًا على الأرض، تحقّق فيه رسالات السماء بمغزاها الكبير، وهدفها النهائي، 

وتجد فيه المسيرة المكدودة للإنسان على مرِّ التاريخ استقرارها وطمأنينتها، بعد 

عناءٍ طويل»[١].

هي  بل  خياليّةً،  فرضيّةً  أو  نظريةًّ  رؤيةً  ليست  فالمهدوية  لذلك  وتفسيراً 

واقعٌ حضاريّ مرتقبٌ لريادة الإنسانية، وحتميّةٌ تاريخيّةٌ يجري الاستعداد الدائم 

التفكر بحتميّة الظهور والنصر  والتهيّؤ لها. وعلى المستوى الاجرائي فإنّ مجرد 

يؤثرّ  ممّا  ذلك  واهتماماتها وغير  النفس  ونزعات  التفكير  مسارات  تشكيل  يعيد 

على صياغة السلوك البشري ونمط الحياة الإنسانيّة. ولشدّة العناية بها والاستعداد 

الشديد عاشت العقيدة المهدويةّ في حياة الشيعة الإماميّة ووجدانهم واقعًا حيًّا في 

مجمل حركتهم الواقعيّة والفكريةّ، وأنشطتهم وتاريخهم.

انسجامًا مع البيان المتقدّم فإنّ التمكّن الذي وعده الله المؤمنين وَعَدَ اللَّهُ 

الِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فيِ الأْرَْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ  الَّذِينَ آمََنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّ

أمَْنًا  خَوْفِهِمْ  بَعْدِ  مِنْ  لَنَّهُمْ  وَلَيُبَدِّ لَهُمْ  ارْتضىََ  الَّذِي  دِينَهُمُ  لَهُمْ  وَلَيُمَكِّنَنَّ  قَبْلهِِمْ  مِنْ 

يمُثلّ أملاً ترفده عقيدة انتظار الخلاص بعناصر  [٢] يَعْبُدُوننَِي لاَ يُشرْكِوُنَ بِي شَيْئًا

الاستقامة وفضائل الأعمال الصالحة، وتغذّيه بالعزم والثبات؛ ليغدو عاملاً تربويًّا 

فاعلاً، وآليةً للإعداد النفسي والأخلاقي؛ إذ النفوذ إلى مسألة الوعد الإلهي من 

الواقع والوجدان؛  بالحياة والحضور في  نابضةً  يبقي عقيدة الانتظار  جهة الأمل 

لذا لم يكتفِ الموروث الروائي بترسيم العقيدة المهدويةّ، وأحداث الظهور على 

الواقع المرتقب تأسيسه، بل سعى ـ إلى جانب ذلك ـ إلى تحسين ذلك  صورة 

الواقع والتهيئة له، عبر جملةٍ من الإرشادات والتوجيهات، انسجامًا مع اقتضاءات 

[١] الصدر، محمد باقر، بحث حول المهدي ، ص ٥٣-٥٤. تحقيق: عبد الجبار شرارة.

[٢] سورة النور: ٥٥.



 ��£
µ���¶�۱۷

مرفوضٍ إلى واقعٍ مرضيٍّ  البنية الاجتماعيّة من واقعٍ  التاريخيّة في تحوّل  نن  السُّ

ين. عند الله وقادة الدِّ

 وكلما أعيت الحياة وتعاظم الجور، وأرُهقت الإنسانيّة ازدادت الحاجة إلى 

الخلاص والنجاة، وقوي الأمل في المخُلِّص؛ لأنّ البشريةّ، مهما طال أمدُ الظلمة 

إلهيًّا  نموذجًا  وتنشد  حياتها،  شؤون  في  الكمال  إلى  ساعيةً  تظلّ  تكتنفها،  التي 

أفقًا تطلعّيًّا يشبع طموحاتها. وتكمن  ، يفتح أمامها  كالإمام المهديّ المنتظر 

جوهريًّا  تهديدًا  يمثلّ  كونه  في  ــ  خصومه  منظور  من  ــ  المعتقد  هذا  خطورة 

يخططّون لإنجازه،  ما  ولا  أنجزوه،  ما  يعود  لا  إذ  القائم؛  وواقعهم  لمخططّاتهم 

هو الغايةَ العليا، متى ما وعت الشعوب أنّ ثمةّ أملاً أعظم، وأفقًا أوسع، لتحقيق 

عد. تطلعّاتها على مختلف المستويات والصُّ

عبر  وضعوا    البيت  أهل  إنّ  القول  يمكن  البحث  سؤال  عن  وإجابةً 

رواياتهم قواعد وأسسًا في مقاومة ما يعترض الشيعة من أزماتٍ في الاتجاهات 

البنيان المحكم  ثبات هذه  الفقهيّة والعَقدَيةّ والاجتماعيةّ، ودعائم تحافظ على 

تاريخهم  امتداد  على  شواهد  ولذلك  الصفراء؛  وريحهم  المناوئين  مكائد  من 

للعقيدة  الانتماء  هوية  على  المحافظة  الأسس  هذه  وتمثلّ   .المشرف

 : الَله  عَبْدِ  أبَوُ  قاَلَ  قاَلَ:  زُرَارةََ،  عَنْ  لزرارة  ثباتها، ومنه قول الامام  واستمرار 

« يَأتِْي عَلىَ الَنَّاسِ زمََانٌ يَغِيبُ عَنْهُمْ إِمَامُهُمْ»، فقَُلتُْ لهَُ: مَا يصَْنَعُ الَنَّاسُ فيِ ذَلكَِ 

َ لَهُمْ»[١]، وعن أبي بصير  كوُنَ بِالأمَْرِ الََّذِي هُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَتَبَينَّ الَزَّمَانِ؟ قاَلَ: « يَتَمَسَّ

كَ بِأمَْرنِاَ فيِ غَيْبَةِ قَائِمنَِا فَلَمْ يَزِغْ  عن الإمام الصادق ، قال: « طُوبَى لِمَنْ تَمسََّ

قَلْبُهُ بَعْدَ الهِدَايَةِ»[٢].

ين وتمام النعمة، ص ٣٥٠، باب ٣٣، ح ٤٤. [١] الصدوق، محمد بن علي، كمال الدِّ

ين وتمام النعمة، ص ٣٥٨، باب ٣٣، ح ٥٥، و: معاني الأخبار، ص ١١٢، باب  [٢] كمال الدِّ

معنى طوبى، ح ١.



۱۸

 ومن تلك الأسس التي تحافظ على استمرار ثبات لعقيدة المهدويةّ:

أولاً: التربية النفسيّة والسلوكيّة 

على المستوى النظري اعتمد أهل البيت في كلّ مرحلةٍ زمنيّةٍ من أدوار 

حياتهم المباركة استراتيجيّةً متأنيةً في إيضاح العقيدة المهدويةّ ومعالجة قضاياها 

المستوى  راعوا عبرها  الغَيْبة،  إلى عصر  الشريفة وصولاً  رواياتهم  الأساسيّة في 

الغَيْبة، ومرورًا  الذهني لتقبلّ المشروع، بدءًا من التمهيد له وبداياته وصولاً إلى 

بالعلامات والشروط، وعوامل التحقّق.

ومن المبدأ المتقدّم تناول الموروث الروائي أحداث الظهور بمنهجٍ دقيقٍ من 

غير إفراطٍ ولا تفريط، وبعيدًا عن توقيت زمن شخصياته، أو تحديد سنته وأسمائهم 

حتى لا تنتهي دلالاتها بانتهاء ظرفها التاريخي، متخّذًا الرمزيةّ المرنة في وصف 

ذلك من غير تمييعٍ للحقيقة ولا تضييعٍ لواقعيّتها، لتظلّ فاعلةً في مسيرة التاريخ، 

وبهذا أخرج الموروثُ فكرةَ الظهور من التعيين الزمنيّ إلى البعد النوعيّ الكيفيّ، 

ذلك الذي يحقّق فيه المنتظرون استعدادهم وجهوزيتهم، بوصف الانتظار فعلاً 

واعيًا يقتضي استعدادًا متناسبًا مع منهجيّة المنتظرَ ومتطلبّات مشروعه في إدارة 

الحياة.

العامّة  الذهنيّة  لتهيئة  وتربيةٍ  إعدادٍ  عملية  الانتظار  بأنّ  يبيّن  المعنى  هذا 

تتزايد  لذلك  ونتيجةً  استعدادهم؛  الإلهي وتحقيق  العدل  لتقبّل مشروع  للأجيال 

الحاجة لشخصيّة القائد المنتظرَ. وقد تلخّصت توجيهات أهل البيت  بثلاثة 

عوامل أساسيّة للتربية على عقيدة الانتظار:

عبر . ١ والجور  الظلم  وإزالة  تحقّقه  حتميّة  الإلهي،  العدل  مشروع  تضمين 

استحضاره الدائم أملاً ينُتظر تحقّقه، وباب خلاصٍ لمآسي البشريةّ يرتقب أن يفُتح.

٢ . المنتظرَ  المهدي  يد  على  يقوم  المشروع  هذا  أنّ  الاعتقاد  ترسيخ 

مخلصًّا.  وقائدًا  معصومًا،  إمامًا  بوصفها 

أنّ الانتظار عقيدةً ثابتةً وذات قيمةٍ لا تقلّ عن قيمة الحضور في زمان المعصوم.. ٣



 ��£
µ���¶�۱۹

وهكذا تتكون قوّة عقيدة الانتظار بالتبرؤّ من واقع شيءٍ ورفض انحرافه، 

والتولي للدولة المرتقبة ومشروعها، والإيمان بأن لا خلاص من تلك المحن إلاّ 

. بظهور دولته

ثانيًا: الأمل

الروايات،  المبثوث في مضامين  الأمل)  (عنصر  أيضًا  الأسس  تلك  من  إنّ 

روح  وتنمية  والتضحية  والاصطبار  والثبات  بالعزم  الانتظار  عقيدة  يمدّ  الذي 

الاستعانة بالله ورجاء جزائه المأمول تجليه في دولة العدل، فالأمل بهذه الدولة 

يعزّز المكانة بدولة  الدنيا واستصغارها والاهتمام بما  الزهد في هذه  يبعث نحو 

الآخرة. يطالعنا في حديث المعصومين  عن الانتظار نصٌّ في الأمل مرويٌّ 

أحََبَّ  فَإنَِّ  اللهِ،  رَوحِ  مِنْ  تيَْأسَُوا  وَلا  الفَرَجَ  انتَْظِرُوا   ...»  :المؤمنين أمير  عن 

) انتِْظَارُ الفَرَجِ مَادَامَ عَلَيْهِ العَبْدُ المؤمِنُ، وَالمنُتَظِرُ لأمرنِاَ  الأعْمَالِ إِلى اللهِ (عزَّ وجلَّ

فاليأس نقيض الأمل هنا، فنفهم من ذلك أنّ  .[١] طِ بِدَمِهِ فيِ سَبِيلِ ا للهِ» كَالْمُتَشَحِّ

من دون الأمل يكون الانتظار عقيدةً قلقةً توشك أن تتدعى إزاء ما يناهضها مهما 

استطال بها التصبرّ.

لفلسفة  ديمومةٍ  استراتيجيّةُ  المنتظِرين  نفوس  في  الأمل  بثّ  مشروع  إنّ 

التي  المظالم  بسبب  المؤمنين،  تصيب  التي  الرهبة  أو  الفتور  لمواجهة  العقيدة؛ 

غيبّته  الذي  الإمام  مع  قائمةً  الصلة  تبقى  وأن  التاريخ،  مرّ  على  إليها  يتعرضّون 

الظروف والحكمة الإلهيّة، بل يمكن أن يؤدّي دورًا اجتماعيًّا في حفظ المؤمنين 

وصونهم ممّن وقع عليهم تهيئة عوامل الفرج، وهم في هذه الأثناء يواجهون قوى 

أمراً  ليس  العبادة. وهو  أفضل  الانتظار  يكون  فنفهم كيف  النفس،  ضاغطةً على 

إلى  يستند  أن  بدّ  لا  الانتظار  بل  للظهور،  نظريةّ  مقدمة  أو  عملٍ،  دون  من  ترفيًّا 

مقدّمات الظهور.

[١] الصدوق، الخصال: ج٢، أبواب المائة وما بعدها، ح١٠.



۲۰

عَقَديةًّ عميقةً   رؤيةً  البيت  أهل  أئمةّ  اتبّعها  التي  المنهجيّة  وتعُدّ هذه 

رؤيةً  يمتلك  «من  إنّ  إذ  العقيدة،  تلك  لاستمرار  وضماناً  وأحواله،  للزمن  عابرةً 

عقائديةً ينتقل بها من عالٍم إلى عالم، ولا يعتريه اضطرابٌ أو بلبلة؛ لأنّ الخرائط 

العقائديةّ لديه واضحةٌ ومعلومةٌ؛ ولذلك لا يصاب بالحيرة، ولا تفاجئه المفاجآت؛ 

لأنهّا تعطيه توازناً، بخلاف من حرم الرؤية العقائديةّ، إذ ما إنْ تنتابه وتعتريه حالة 

بعُد  إلاّ ويضطرب، والسبب هو عدم وجود  بدنه أو في روحه  الحالات في  من 

المدى  واسعة  رؤية  الرؤية،  هذه  فطبيعة  العقيدة،  صاحب  لدى  الموجود  النظر 

وعظيمة التأثير والتحكم في توازن الإنسان في كلّ ا لحالات»[١] فهذه استراتيجيّةٌ 

تخرج مفاهيم العقيدة من عالم الذهن إلى الواقع الخارجي؛ فحينما أعُطي لعقيدة 

الانتظار بعٌدٌ واقعيٌّ صار الاعتقاد اعتقادًا بواقعٍ سيتحقّق، وليس فكرةً ذهنيةً يرجى 

أن تحقّق.

وتمركز الأمل في العقيدة المهدويةّ استراتيجيّةٌ عجزت عن تحقيقها صنوف 

المذاهب والنظرياّت الاجتماعيةّ والفكريةّ والأيديولوجيّة التي تهاوت عبر الزمن 

أمام أدنى تيارٍ مناهضٍ، بل عاشت قلق وجودها منذ نشوئها إلى تداعيها. خلافاً 

للمشروع المهدوي الذي يعيش التفاؤل والطموح والحيويةّ والانبعاث الاجتماعيّ 

على الدوام.

ثالثا: حتميّة الفَرَج في عقيدة الانتظار

للأمل  ملهمًا  الانتظار  عقيدة  روايات  في  بثُّ  الذي  بالفَرَج  التبشير  يأتي 

ليحفظ إيمان النخبة الباقية، ويوطدّ عقائدها، ويستشرف لها الظفر المقبل، بعد 

الَّذِي  هُوَ  تتحقّق لاحقًا  السابقة  فالبشرى  والطغيان،  الجور  قساوة  من  سلسلةٍ 

.[٢] َينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَِ الْمُشرْكُِون أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرهَُ عَلىَ الدِّ

 ، صحيفة صدى المهدي ، [١] السند الشيخ محمد، أبعاد الأمل في انتظار الإمام المهدي

العدد: ٦٢، رجب، ١٤٣٥هـ.

[٢] سورة التوبة: ٣٣.



 ��£
µ���¶�۲۱

على  الاقتدار  من  الإماميّة  الشيعة  الانتظار  عقيدة  مكّنت  ذلك  ضوء  وفي 

من  وبمجموعةٍ  بالأمل  أشبعت  إنهّا  إذ  والشدائد؛  التحدّيات  أمام  التكيّف 

مرتكزات الاطمئنان التي تبقيها متماسكةً. ومن ذلك بعض الروايات الدالةّ على 

حتميّة الظهور، وحتميّة وراثة الأرض، وحتميّة قيادة الصالحين للدنيا، مثل قول 

نيا إلاّ يوَمٌ واحِدٌ لَطَوَّلَ اللَّهُ ذلِكَ اليَومَ حَتّى  يَملِكَ  النبي: « لَو لَم يَبقَ مِنَ الدُّ

رَجُلٌ مِن أهل بَيتي، تجَرِي الملاَحِمُ عَلى  يَدَيهِ، ويُظهِرُ الإِسلامَ، لا يُخلِفُ وَعدَهُ، 

سلامة  يؤمّن  وتربويٌّ  نفسيٌّ  عاملٌ  التطمينات  فهذه  [١] الحِسابِ» سرَيعُ  وهُوَ 

الانتظار.

نًا عاصمًا للمؤمنين من أن تأخذ  إنَّ انتظار الفَرَج وفقَا لما تقدّم سيكون مؤمِّ

بهم الفتن، وأطروحات الإضلال، وإنَّ هذا التخطيط الإلهي والوحياني لا يمكن 

التحايل عليه أو تجاهله؛ لأنهّ واقعٌ مُرتقٍ يهيمن على المستقبل؛ إذ إنَّ البرمجة التي 

أودعها الوحي عِبرَ الموروث الدينيّ لا تدع مجالاً لأن يخُدع مجتمع المؤمنين 

أو يسُتغفَل. لاحظ أنَّ بني اسرائيل عندما كانوا ينتظرون فرج الله موسى لم 

يغرهّم حضارة فرعون، ولا هولها، ولا عظمة ما يملك، ولا سطوة ما تحت يده، 

ولم  به،  ينهضوا  ولم  الإلهي،  المشروع  تركوا  عندما  لكنَّهم  جنده،  جبروت  ولا 

يعطوه استحقاقه؛ انتكسوا وألُبس عليهم، وتيِْهَ بهم، فضلوّا سواء السبيل، وابتعدوا 

فإنَّنا نملك ما هو الأعظم من كلِّ ما  عن الصراط المستقيم. ونحن الآن كذلك 

 .[٢] هو موجود، إنَّه انتظار الفَرَج، فلا بدَّ أن نعمل فيه كما أراد النبيِّ الأكرمله

 :الله الأعمال كما ورد عن رسول  أفضل  الفَرَج  انتظار  كان  الأهميّة  ولتلك 

«أفضل أعمال أمّتي انتظار الفَرَج» [٣] .

[١] بحار الأنوار: ج ،٥١ ص ٨٣، ح ٢٨.

[٢] السند، الشيخ محمّد، الحتمية البشرية ومشروع الدولة العادلة، مجلة الموعود، العدد ٢، 

ذو الحجة، ١٤٣٧هـ.

[٣] كمال الدين: ٦٤٤، باب ٥٥، ح ٣.



۲۲

ما هو الانتظار المقصود؟

تعدّدت أطروحات المهتمّين بما وراء الانتظار وعلتّه وفقًا لنوع إفادتهم من 

الروايات الشريفة، وثقافتهم ومناخهم الفكري، وتلخصت في عاملين أساسين:

١- العامل الاقتصادي والاجتماعي والسياسي: بأنّ الانتظار لعلةٍّ في الظرف 

لتعويض  أملٍ  من  ناتجًا  الانتظار  فيكون  المنتظِرين،  على  المسلطّ  الاجتماعيّ 

الخسائر والبؤس، فيتحوّل إلى رغبة تعويضٍ ذاتيّة، أو أن يكون لرفع الظلم والقهر 

فيكون الانتظار متعلقًّا بموجودٍ يحقّق العدالة، ويعيد للإنسان موقعه من الكرامة 

والحقوق عبر تشكيل نمط حياةٍ كريمةٍ عامٍّ متماسك الروابط. وهنا بداية التحوّل 

ليكون الانتظار فاعليّةٌ عَقَديةٌ، وليس متنفّسًا عن ضغطِ الواقع. وهو ما سيتناوله 

العامل الثاني.

٢- الجاهزيةّ والاستعداد لتقبّل مشروع المهدويةّ: وهو اختيار البحث، وما 

سيكون الحديث فيه. يمكن القول بأنّ لروايات أهل البيت  استراتيجيّةً دقيقةً 

الوعي والجاهزيةّ  تناسب نمو مراحل  بهيأةٍ  الظهور  فرََج  لإفهام الأجيال بحقيقة 

ينطبق على  معياريٌّ  فهمٌ  المطلوبة، وهي  الغاية  إلى  المهدويةّ، وصولاً  بالقضيّة 

شتىّ الظروف، مثل غاية الانتظار، وتهيئة مجتمعٍ يفهم المشروع ويتحمّل تطبيقه. 

هذا التخطيط يهدف إلى بقاء المعتقد حاضرًا، يتخطىّ ظروف كلّ المراحل، حتى 

يندكّ بقيمة الموضوع الذاتيةّ.

[١]؛ أي وصول  الفَرَج» الفَرَج من أعظم  بأنّ «انتظار  وقد ورد في الموروث 

فالفَرَج متعلقٌّ  الفَرَج،  مستوى الوعي ليكون الانتظار على حقيقته سبيلاً لتحقق 

وليس   .البيت أهل  تلقّي مشروع  قابليّة  إلى  والوصول  الاستعداد  بمستوى 

مجرد الانتظار يحقّق ذلك، إذ نقرأ الانتظار مفهومًا كيفيًّا غير متعلقٍّ بزمنٍ، معبرِّ 

[١] م. ن. ٣٢٠



 ��£
µ���¶�۲۳

عن مستوى الإدراك والقابليةّ. وحتى مراحل تطوّر فهم هذه الغاية انتقل من زمنٍ 

إلى آخر، حتى سقطت جميع القراءات والاحتمالات التي كانت ترى الفَرَج – في 

حقبةٍ زمنيّةٍ متقدّمة - متعلقًّا بانهيار المستوى الاجتماعي والاقتصادي، فيتم فهم 

الظهور وفرَجَه لأجل تحسين هذا الوضع، أو مستوى الظلم والجور الذي تعرضّ 

الفَرَج لأجل رفع الظلم عنهم،  التاريخ، ليكون  له الشيعة من قبل الحاكمين في 

مثل هذه القراءات السائدة مهما تغيّرت عبر تاريخ الغَيبة تهاوت في زمنٍ لا تكون 

الشيعة رازخةً تحت وطأة تلك الظروف، فلا يكون فيه المجتمع الشيعي تحت 

ضغطٍ صعب؛ فقد مرتّ الشيعة بفترات راحةٍ اقتصاديةٍّ وسياسيّةٍ واجتماعيّةٍ، مثل 

فترة الدولة الصفويةّ،  فلو كان الفَرَج متعلقًّا بهذه القضايا لما كان له من ضرورة؛ 

ولا معنى في تلك الأزمنة لانتظاره؛ لكن فرََج الظهور له غايةٌ أخرى أسمى من 

طلب الدنيا بهذه القراءة، تستدعي فهمه من زوايا أعمق، ومجانبة هذه القراءات 

المؤقتّة والظرفيّة إلى قراءةٍ معياريةٍّ تتخطى الظرفيّة حول المطلوب من المنتظِرين.

ومثلّ الفهم المعياريّ باعثاً نحو السعي والتحركّ والمثابرة لتحقيقه، إذ يمنحُ 

بعدًا حيويًّا، فلا يكون هدفاً مؤقتاً ولا مشروعًا مرحلياً، بل يظلُّ عقيدةً  الانتظارَ 

حاضرةً عند كلّ جيلٍ، وأمانةً يسعى إلى تحقيقها، وهكذا ترتفع الأفهام وترتقي 

كان  المخططّ  هذ ا  أنّ  فتبيّن  الانتظار.  لحقيقة  المطلوب  المستوى  إلى  وصولاً 

   .[١] مدروسًا بدقةٍّ لخلق أمةٍ واعيةٍ، تتوقُ إلى الظهور

أبو بصير - وهو أحد أصحاب الإمام  يطُالعنا في هذا السياق سؤالٌ طرحه 

فداك،  جُعلتُ   : الله  عبد  لأبي  قلتُ  فيه:  قال   - الصادق  الله  عبد  أبي 

الأمَْرَ  هَذَا  عَرَفَ  مَنْ  نيَْا؟  الدُّ يُرِيدُ  نْ  مِمَّ وَأَنتَْ  بَصِيرٍ،  أبََا  «يَا  فقال:  الفَرَج؟  متى 

كاظم  السيد  الكبرى  الغيبة  في  الفرج)  (انتظار  مفهوم  قراءة  في  التحوّلات  دراسة  ظ:   [١]

الطباطبائي، وآخرون، مجلة الموعود، العدد:١٠، ذو الحجة : ١٤٤١هـ.



۲٤

جَ عَنْهُ لانتِْظَارهِِ»[١]. فيتضّح أنّ «المقصود من انتظار الفَرَج، ليس وصول  فَقَدْ فُرِّ

زمان الراحة والدعة والتلذّذ بنعيم الدنيا، بل المقصود وصول زمان نصرة الإمام 

المهدي والجهاد معه»[٢]. وهذا هو أحد المعاني الرئيسة لانتظار الفَرَج. 

تاريخٍ  بذلك  لينتهي  الفَرَج  لتحقيق  التوق  على  الانتظار  فلسفة  تقوم  نعم 

متراكمٍ من الانتظار يتطلعّ إلى النهاية الصالحة والخلاص، و في هذه الحالة هو 

بنيةٌ نفسيّةٌ وعقليّةٌ تهيمن على السلوك وليس انتماءً فحسب؛ لأنهّ جزءٌ من تكوين 

بنية المجتمع، ولأفعاله لها أثرٌ فيه، وليست انعزاليّة؛ إذ « نلاحظ في قضية (انتظار 

الفَرَج أكبر الفَرَج) أنّ أيةّ أمّةٍ يصيبها إحباطٌ بسبب شدّة المحنة التي تعيشها إلاّ أنّ 

هناك قدرةً للمقاومة والصبر من خلال مشروع الأمل بالإمام المهدي، فأكبر 

فرََجٍ يزيح عن الأمّة الإيمانيةّ ويبعد المعوقات عنها هو انتظار الفَرَج؛ لأنهّ تطلعٌّ 

عميقٌ لمستقبلٍ مشرقٍ يضخّ في روح المؤمنين طاقةً جباّرةً من النشاط ومن الصبر 

كما  المعتقد،  هذا  من  تنبع  التي  والكمالات  الفضائل  من  وغيرها  والإخلاص، 

أنّ هناك الورع، وهو أكبر الفضائل لدى الإنسان، فلا تغريه أيةّ مغرياتٍ حتى لو 

المتقدّم، لأنّ   البشر أعظم  قول  ليس عبطاً  إذن  الاستقامة،  كانت في طريق 

انتظار الفَرَج رؤيةٌ عقائديةٌ وينبوعٌ لكلّ الكمالات للفرد والمجتمع. وأحد أبعاده 

أنّ كلّ ما يطُرح من طرحٍ فإنّ الفَرَج يعني أنّ ما سيأتينا به المستقبل أكبر وآصل»[٣]. 

فالبنية النفسيّة والعَقَديةّ تنتهي بالوعي والاستعداد والجاهزيةّ.

إنّ الروايات التي توحي بأنّ منتظِري زمن الظهور من أكثر الناس وعيًا تجعل 

الفعلي؛ ففي  الظهور  فعّالةً دائماً، لإنطباقها على كلّ زمنٍ لحين  عقيدة الانتظار 

[١] الكليني (ثقة الإسلام)، الكافي، ج١ ص٣٧١، ح٣.

[٢] الأصفهاني، محمد تقي، مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم، ج٢، ص١٤٤.

صدى  صحيفة   ، المهدي  الإمام  انتظار  في  الأمل  أبعاد  محمد،  الشيخ  السند  [٣]

المهدي، العدد: ٦٢، رجب، ١٤٣٥هـ.



 ��£
µ���¶�۲٥

روايةٍ طويلةٍ عن الإمام زين العابدين  حيث جاء فيه: «... إنّ أهل زمان غيبته 

القائلين بإمامته والمنتظِرين لظهوره أفضل من أهل كلّ زمانٍ؛ لأنّ الله تبارك وتعالى 

أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت به الغَيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، 

أولئك  بالسيف،   الله وجعلهم في ذلك بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول 

) سر�ا وجهرًا...»[١]. ا وشيعتنا صدقًا، والدعاة إلى دين الله (عزَّ وجلَّ المخلصون حق�

الانتظار  تغذية  يعمل على  الأمل  وأخذ  النفوس،  الأمل في  زرعت  وبذلك 

الانتظار  نجاح  الروايات  وصفت  فلقد  منه؛  قوّته  يستمد  الانتظار  بل  بالثبات، 

وتحقق أغراضه مرتبطين بمدى عمق الإيمان بالمشروع، وقوة الارتباط به والحاجة 

إليه، فهو تطلعٌّ نحو واقعٍ كريمٍ يناهض واقعًا راهنًا غير سليم؛ وهذا يعزّز شعور 

المنتظِرين بالتغيير وينمّي آمالهم، يعني أن تحُقق المقدّمات وتنتظر النتيجة، أي 

تهيئة مقدّمات الإصلاح، والاستعداد لاستقباله بما يليق به.

النهاية نستظهر ممّا تقدم أهمّيَّة الانتظار بوصفه مقدمةً لتحقيق الظهور  في 

تقدّم  ما  ولعلّ  الظهور،  شرط  يريدها  معرفةً  معرفتهُُ  لزم  الأهميّة  ولتلك  والفَرَج، 

أشار إلى أنّ درجة التأهُب لتلقّي الظهور يتطلبّ طائفة واعيةً بمسؤولياّتها، عارفةً 

بتكاليفها، متطلعةً لحركة الإصلاح، ولا يمكن أنْ تتوفَّر هذه الخصوصيَّات لدى 

ن على (حيويَّة) الانتظار، وممارسة دور  التمدُّ أو  الظهور  ثقافة  بعيدٍ عن  مجتمعٍ 

.[٢] البناء التكاملي الذي يسمو به إلى آفاق النهضة وطموحات التغيير

في هذا العدد من مجلة العقيدة يطالعنا خمسة عشر بحثاً كلهّا تعنى بالقضيةّ 

المهدويةّ، لكن من جوانب متعددة. تم انتخاب تسعٍ من بحوث (مؤتمر أسبوع 

الفكريةّ،  أقسامها  بمشاركة  العبّاسيّة  العتبة  تقيمه  الذي  الثالث)  الدولي  الإمامة 

[١] الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٣٤٧-٣٤٨، ح٢.

[٢] ظ: السيد محمد علي الحلو، علامات الظهور جدلية صراع أم تحديات مستقبل؟، ٤٦.



۲٦

ومنها الهيأة العليا لإحياء التراث التي كان لها دورٌ في المؤتمر الخاصّ بالإمام 

الحجة . أمّا البحوث الأخُر فقد وردت إلى المجلة عبر استكتابٍ بحثيّ خاص.

مجلة  من  والثلاثين  السابع  العدد  إصدار  ولتزامن  البحوث  بهذه  وعنايةً 

ارتأت  شعبان،  من  عشر  الخامس  في   المهدي الإمام  ولادة  ذكر  مع  العقيدة 

، زيادةً في المنفعة  إدارة تحرير المجلة نشر هذه البحوث مجموعةً في عددٍ خاصٍّ

العلميّة والدينيّة المرجوة. 

والحمدُ للهِ أوّلاً وآخرًا، وصلواتهُُ على رسولهِِ وآلِهِ أبدًا.

١٢ شعبان ١٤٤٧هـ

٢٠٢٦/٢/٢م




