
��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۰۳

ÑÊ‚æ’\;Ã\Öçià\;∞b;ÏeË∆̨’\;ÍÅ·;flŸ;
ÍÅ‚∏\;‹]Ÿ¸\;]Á]êÂ;∫;Ï�Ëà]Ëâ’\Â;Ï�Ë¡]⁄ipˆ\;%]¬∏\;»

«;Öê]¬∏\;√Õ\Ê’\;∫;]‚h]Ë�÷ûÂ

محمد رضا الخاقاني(*)

(*) باحث في الفكر الإسلامي / جامعة طهران.



۱۰٤

� �����
وصايا  من  المسُتخَلصة  والسياسيّة  الاجتماعيةّ  المعالم  البحث  يتناول 
لإبراز  ويسعى  وأدعيته،  وكلماته  توقيعاته  في  المتمثلّة   ،المهدي الإمام 
تجليّاتها في الواقع المعاصر. يبدأ البحث بتوصيف المرحلة التي صدرت فيها 
وضغوطٍ  تحدّياتٍ  من  حمله  بما  الصغرى  الغَيبة  مرحلة  وهي  الوصايا،  هذه 
وملاحقات مارستها السلطة العباسيّة؛ ممّا استدعى تطوير نظام الوكالة لجعله 

آليةً للتواصل وتدبير شؤون الأمّة.

تعُد قضية العدل ومقاومة الظلم ركيزةً أساسيّةً في الفكر المهدوي؛ حيث 
تؤكّد التوقيعات والأدعية على حتميّة انتصار الحقّ وإقامة القسط، وتدين الظلم 
القيادة  أهميةّ  البحث  يبرز  كما  معهم.  التطبيع  عدم  إلى  وتدعو  والظالمين، 
ثم  الأربعة)،  (السفراء  الخاصّة  النيابة  نظام  عبر  المستمرة  والهداية  الشرعيةّ 
النيابة العامّة المتمثلّة بالعلماء والفقهاء، ضماناً لعدم خلو الأرض من حجّةٍ، 
واستمرارًا في هداية الأمّة وتوجيهها. وتعُنى الوصايا المهدوية ببناء المجتمع 
بالتقوى  والالتزام  الفرقة،  ونبذ  والتكافل  الوحدة  إلى  الدعوة  بوساطة  المؤمن 
المالي  الاستقلال  تحقيق  في  ودورها  (كالخمس)،  الشرعيةّ  الحقوق  وأداء 

للمجتمع الشيعي، وتطهير الأموال. 

عن  وتجيب  والعقديةّ،  الفكريةّ  للانحرافات  الوصايا  هذه  تتصدّى  كما 
مفهوم  على  البحث  يركّز  وأخيراً،  الإيمانيةّ.  الثوابت  على  مؤكدةً  الشكوك، 
عبر  وأملاً،  وعملاً  استعدادًا  ليكون  السلبيّة،  يتجاوز  الذي  الفعّال)  (الانتظار 
التحليّ بالورع ومحاسن الأخلاق، والصبر، والإكثار من الدعاء بتعجيل الفَرَج؛ 
فيكون الفرد والمجتمع مسهمين في تهيئة الأرضيّة لظهور الإمام ، وإقامة 

دولة العدل الإلهي. 

ويخلص البحث إلى أنّ تجسيد هذه القيم المهدويةّ يتطلبّ جهدًا علميًّا 
وعمليًّا لتحويلها إلى سلوكٍ يوميّ ومبادراتٍ جماعيّةٍ تسهم في إصلاح الواقع، 

وتمهيد الطريق نحو المستقبل المنشود.

الكلمات المفتاحيّة:

الاجتماعيّة،  المعالم  التوقيعات،  الظهور،  الغَيبة،   ،المهدي الإمام   
الدينيّة،   المرجعيّة  الوكالة،  نظام  الظلم،  مقاومة  العدل،  السياسيّة،  المعالم 

الانتظار الفعّال، الواقع المعاصر.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۰٥

المقدمة

 إنّ عصر الغَيبة الكبرى للإمام المهدي ، وما يمثلّه من تحدٍ إيمانّي وعمليّ 

للأمّة الإسلاميّة، يستدعي على الدوام العودة المتجدّدة إلى ينابيع الهدي الإلهي، 

ولا سيّما ما تركه الأئمة الأطهار  من وصايا وتوجيهات. وفي هذا السياق، 

تكتسب دراسة التراث المهدويّ بعامة، ووصاياه وتوقيعاته وكلماته بخاصّة، أهميةً 

السالكين في  منارة تضيء دروب  بل  تاريخيًّا فقط،  إرثاً  استثنائيّة، فهي لا تمثلّ 

زمن الانتظار، وتقدم رؤًى عمليّةً لبناء الفرد والمجتمع على أسُس العدل والتقوى 

والوحدة. يهدف هذا البحث، الموسوم بـ (من هدي الغَيبة إلى استشراف الظهور: 

المعالم الاجتماعيّة والسياسيّة في وصايا الإمام المهدي  وتجليّاتها في الواقع 

المعاصر)، إلى الغوص في هذا التراث الثمين؛ لاستجلاء أبرز المعالم الاجتماعيةّ 

التي حوتها تلك الوصايا، واستكشاف إمكانات تجليّها وتفعيلها في  والسياسيّة 

واقعنا المعاصر.

وقد شكّلت مدوناتٌ جامعةٌ وموثوّقةٌ حجر الزاوية في جمع المادة العلميةّ 

وهي  ألا  الباب،  هذا  في  رئيسًا  مرجعًا  تعُدّ  مصادر  مقدّمتها  وفي  البحث،  لهذا 

(موسوعة توقيعات الإمام المهدي) التي بذل فيها محمد تقي أكبر نجاد جهدًا 

كلمات  (موسوعة  وكذلك  وتوثيقها،  النفيسة  النصوص  هذه  جمع  في  مشكورًا 

قدّمت هي  التي   ،الهادي الإمام  التي أصدرتها مؤسّسة   (الإمام المهدي

الأخرى إضافةً نوعيّةً في تبويب كلمات الإمام  وتقديمها بطريقةٍ تسهل على 

البحث  استعان  الرئيسين،  المصدرين  هذين  جانب  إلى  والمراجعين.  الباحثين 

بمجموعةٍ من المصادر الحديثيّة والتاريخيّة والفقهيّة التي أضاءت جوانب متعدّدةً 

من الموضوع، وأسهمت في تكوين فهمٍ شاملٍ للسياقات والمعاني.



۱۰٦

بدأت  أهدافه.  لتحقيق  المراحل  متعدّدة  منهجيّةٍ  وفق  البحث  سار  وقد 

المرحلة الأولى بفهم السياق التاريخي والاجتماعي والعقدي الذي صدرت فيه 

الغَيبة الصغرى،  بنحوٍ خاصٍّ على مرحلة  التركيز  وصايا الإمام المهدي، مع 

على  القضاء  ومحاولات  الشديد،  العباسي  كالتضييق  تحدّيات  من  اكتنفها  وما 

البلبلة التي سادت أوساط بعض الشيعة؛ ممّا أبرز الحاجة  نسل الإمامة، وحالة 

الماسّة إلى نظام الوكالة بوصفه وسيلة تواصلٍ آمنةٍ وفعّالةٍ بين الإمام  وقواعده 

الشعبيةّ. فهم هذه البيئة المعقّدة كان ضروريًّا لتفسير طبيعة التوقيعات والوصايا 

التي صدرت، والتي اتسّمت غالبًا بالإيجاز والتركيز والحكمة العمليّة.

انتقلت المرحلة الثانية إلى التحليل النصيّ والاستقرائي المتعمّق للتوقيعات 

بهدف استخلاص المعالم   ،الإمام المهدي والكلمات والأدعية المرويةّ عن 

الاجتماعيّة والسياسيّة الجوهريةّ. وقد تم التركيز على محاور أساسيّة مثل: مفهوم 

العدل، ومناهضة الظلم، وآليات القيادة الشرعيّة والهداية المستمرة عبر نظام النيابة 

القائم على الوحدة والتكافل  بناء المجتمع المؤمن  العامة، وأسس  الخاصّة، ثم 

والتقوى، وطرق مواجهة الانحرافات الفكريةّ والعقديةّ، وحماية الهويةّ الإيمانيةّ 

للمجتمع.

أما المرحلة الثالثة فكانت مرحلةً تركيبيّةً، هدفت إلى ربط المعالم المستخلصة 

من النصوص المهدويةّ بالواقع المعاصر، ومناقشة كيف يمكن لهذه التوجيهات 

المجتمعات  تواجه  التي  للتحدّيات  ورؤًى  حلولاً  بوصفها  وتفُعّل  تتجلىّ  أن 

المسلمة اليوم. وقد تضمّنت هذه المرحلة استكشاف الآليّات العمليّة التي يمكن 

من خلالها ترجمة هذه القيم إلى سلوكياتٍ فرديةٍ ومؤسسيّةٍ ومبادراتٍ مجتمعيّة.

الإمام المهدي أنّ وصايا  مفادها  مركزيةٍ  نتيجةٍ  إلى  البحث  وقد خلص 

لا تشكّل تعاليم نظريةًّ أو إرشاداتٍ روحيّةً فرديةّ فحسب، بل تقدّم منهاجَ عملٍ 

متكاملاً للحياة الاجتماعيّة والسياسيّة للمجتمع المسلم، خاصّة في زمن الغَيبة. 



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۰۷

يتضمّن هذا المنهاج رؤيةً واضحةً لبناء الذات المؤمنة، وتنظيم الشؤون المجتمعيةّ 

على أسُس العدل والتعاون، ومواجهة الفتن والانحرافات، وترسيخ مبدأ المرجعيةّ 

الدينيّة المؤهّلة كحصنٍ للأمّة. كما أكّد البحث على أنّ مفهوم (الانتظار) كما يبدو 

من خلال وصايا الإمام  هو انتظارٌ إيجابيٌّ وفاعل، يستلزم العمل الدؤوب على 

المستقبل  نحو  الطريق  وتمهيد  والسياسيّة،  والاجتماعيّة  الروحيّة  الأرضيّة  تهيئة 

الإمام  راية  تحت  العالمي  والسلام  الشامل  العدل  بشارة  يحمل  الذي  المنشود 

في  الإسهام  إلى  يهدف  تطبيقيًّا  بعدًا  البحث  هذا  على  يضفي  ممّا  المهدي؛ 

تقديم قراءةٍ ممنهجةٍ لهذا التراث الغني.

بيئة الوصايا المهدويّة: الإمامة في زمن الغَيبة والتحدّيات المحيطة

 لفهمٍ صحيحٍ للمضامين الاجتماعيّة والسياسيّة لما رُوي من وصايا الإمام 

المهدي من الكلمات والتوقيعات، علينا أن ندرك البيئة السياسيّة والاجتماعيةّ 

والعَقَديةّ التي صدرت في ظلهّا تلك الوصايا. جاءت مرحلة الغيبة الصغرى بعد 

حقبةٍ طويلةٍ من التضييق والمراقبة الشديدين مِن قِبَل السلطة السياسيةّ المتمثلّة 

يعشيه  كان  الذي  الشديد  الاختناق  كذا   ،ّالأئمة على  العباسيةّ  بالخلافة 

المجتمع الإمامي. بلغت هذا التشدّدات والاختناقات ذروتها في عصر الإمامين 

العسكريين، الإمام الهادي والعسكري  (٢٢٠-٢٦٠هـ)؛ إذ فرضت الخلافة 

عليهما إقامةً جبريةًّ في سامراء، مركز الخلافة العباسيّة آنذاك؛ بهدف عزلهما عن 

القواعد الاجتماعيّة الشيعيّة ومراقبتهما أشدّ الرقابة[١].

 في الواقع، شهدت الساحة السياسيةّ ثوراتٍ متعددةً قادها الشيعة العلويوّن 

والحسنيوّن. ورغم محاولة الأئمةّ  تجنب الانخراط المباشر في الصراعات 

أنّ  إلا  والثقافية،  والدينيّة  العلميّة  الجوانب  على  نشاطهم  وتركيز  السياسيّة 

من  هم    الشيعة  أئمةّ  بأنّ  اعتقادًا  الحكّام  لدى  رسّخ  الثورات  هذه  استمرار 

حسين،  بن  علي  والمسعودي،  ٤٨٤/٢؛  اليعقوبي،  تاريخ  إسحاق ،  بن  أحمد  الیعقوبي،    [١]

إثبات الوصيةّ للإمام علي بن أبي طالب، ص٢٦٨.



۱۰۸

بوسائل  جبريةًّ  إقاماتٍ  عليهم  الحكّام  فرض  لذلك،  ونتيجةً  خلفها؛  يقفون 

والجواد،  الرضا،  الأئمة  السياسة  هذه  طالت  ٢٠٢هـ.  عام  منذ  مختلفة 

(نظام  تطوير  تم  الصعبة،  الظروف  هذه  إثر  وعلى   .والعسكري والهادي، 

الوكالة) لتمكين الأئمةّ  من مواصلة رعايتهم المعرفيةّ والاجتماعيّة للإماميّة. 

هذا الخناق الشديد هو ما دفع الإمام العسكري إلى إخفاء ولادة ابنه، الإمام 

المهدي، لتجنيبه الرقابة العباسيّة، وليتمكّن من مواصلة دوره الهدائي والمعرفي 

بعيدًا عن الأنظار[١].

 ّسنة ٢٦٠هـ دون أن يظُهر ولده المهدي استشهد الإمام العسكري 

للعامّة؛ دخلت الإمامة مرحلةً جديدةً وحسّاسة. تولىّ الإمام المهدي  الإمامة 

ا، وبأمرٍ إلهي، بدأت غَيبته الأولى التي سُمّيت فيما بعد بـ(الغيبة  في سنٍّ مبكّرة جدًّ

الصغرى)، حفاظاً عليه وعلى مستقبل رسالة الإمامة. لم تكن تلك الغَيبة انقطاعًا 

ا، بل احتجاباً عن الأنظار العامّة مع استمرار التواصل بالمجتمع بوساطة نخبةٍ  تامًّ

من الوكلاء والسفراء على رأسهم: عثمان بن سعيد العمري، ومحمد بن عثمان 

العمري، والحسين بن روح النوبختي، وعلي بن محمد السمري[٢]. لم تمرّ هذه 

المرحلة من دون تحدّياتٍ وأزمات؛ إذ هناك من ادّعى البابيّة والنيابة والسفارة عن 

الإمام المهديّ، فواجه ذلك الإمامُ  بإصدار توقيعاتٍ يكذّبهم فيها، ويأمر 

الناس بالابتعاد عنهم[٣].

 وهي رسائل مختومةٌ بتوقيع الإمام   كانت التوقيعات الصادرة عن الإمام 

أو وكيله الخاص  تمثلّ الوسيلة الأبرز لإدارة شؤون الأمّة وتوجيهها في فترة الغَيبة 

الصغرى. فكانت تردّ تارةً جواباً لأسئلة الشيعة في مختلف الموضوعات الفقهيّة، 

العَقَديةّ والتفسيريةّ، وتارةً أخرى جواباً لمسائل اجتماعيّةٍ كالمعاملات والحقوق 

[١] Hussain, �e Occultation of the Twel�h Imam, ٥٤-٥٥.

[٢]  جعفریان، حیات فکری و سیاسی امامان شیعه، ص٥٨٨.

[٣]  الطوسي، محمد بن حسن ، كتاب الغيبة، ص٣٩٧-٤١٥.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۰۹

والعلاقات، أو مسائل ماليّة كالخمس والحقوق الشرعيّة، كما تناولت في طياّتها 

القضايا السياسيّة من الموقف مع الحكّام والتعامل مع المخالفين، والتحذير من 

الفتن ومدّعي البابيةّ. كذلك هناك بعض التوقيعات بادرت إلى تثبيت العقيدة، أو 

تعزيةٍ في مصاب، أو تحذيرٍ من خطر. إلى جانب ذلك، حفظت المصادر بعض 

الكلمات عن الإمام المهدي إمّا قبل غًيبته، وإمّا خلالها تتضمّن بعض الأدعية 

 أو الخطب أو الروايات تتحدّث عن فلسفة الغَيبة وعلامات الظهور، ودوره

في إقامة العدل، وصفات الشيعة المنتظِرين[١].

وصايا الإمام المهدي: استكشاف المعالم الاجتماعيّة والسياسيّة

نحو  على   المهدي الإمام  وصايا  فيها  صدرت  التي  للمرحلة  نظراً   

إلى  موجّهةً  كانت  إنهّا  إذ  اجتماعية،  الجوانب  عليها  يضفي  كان  التوقيعات، 

المجتمع الإمامي، تارةً توصيهم بمراعاة العدل والاتحّاد فيما بينهم، وأخرى تبيّن 

الحكّام  مع  التعامل  العامّة في  الخطوط  لهم  تخططّ  أو  العَقَديةّ،  الثوابت  لهم 

الإمام  عن  ورد  ما  قراءة  خلال  من  نحاول  المنطلق،  هذا  من  والمخالفين. 

الاجتماعيةّ  المعالم  عن  نبيّن  أن  وأدعيةٍ،  وتوصياتٍ  توقيعاتٍ  من    المهدي 

والسياسيةّ فيها.

العدل ومقاومة الظلم

إنّ القضية المهدويةّ في الفكر الإسلامي، مبنيةٌ على مفهوم العدل، فلا يخلو 

حديثٌ مشيٌر إلى هذه القضية من ذلك الجزء المشترك فيها، والحديث المشهور، 

ظلمًا  مُلئت  أن  بعد  وقسطاً  عدلاً  الأرض  سيملأ   ا لمهدي بأنّ  المتواتر  بل 

 ،[٢]وجورًا. ففي مصادر أهل السُنّة الحديثيّة نسُب ذلك تارةً إلى الإمام علي

الهادي،  الإمام  ومؤسسة  ص٦-٧؛   ، المهدي  الإمام  توقيعات  موسوعة  [١]   اکبرنژاد، 

موسوعة كلمات الإمام المهدي، ص٥-٦.

[٢]   معمر بن راشد، جامع معمر بن راشد، ١١/ ٣٧٣.



۱۱۰

.[٢] [١]، وإلى رسول الله ّوأخرى إلى أحد صحابة النبي

قوله  في  كما  الكريم،  القرآن  في  صريحٍ  إلهيّ  بوعدٍ  مدعومٌ  المفهوم  هذا   

نَُّ عَلىَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فيِ الأْرَْضِ وَنجَْعَلَهُمْ أئَِمَّةً وَنجَْعَلَهُمُ  تعالى: ﴿وَنرُِيدُ أنَ نمَّ

ا كاَنوُا  الْوَارِثيَِن ❁ وَنُمكَِّنَ لَهُمْ فيِ الأْرَْضِ وَنرُِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّ

يَحْذَرُونَ﴾[٣]. فالآية تعد المستضعفين في الأرض بانتصار الحقّ، حيث سيرثون 

الأرض، وسيكونون أئمةً فيها، كما سيُري الله الطغاة بأنهّم مغلوبون لا محالة، 

 ،فذلك دليلٌ على حتمية الانتصار. ما ورد في الرواية عن ولادة الإمام المهدي

يرُبط القضيّة المهدويةّ بالوعد الإلهي المتمثلّ في الآية، إذ الإمام  فور ولادته 

تلا تلك الآية، فصرّح الإمام العسكري  بأنّ وعد الله حقّ[٤]، مشيًرا إلى أنّ 

.ذلك الوعد يتحقّق بابنه هذا

 إنّ التوقيعات وما بقي من كلمات صاحب العصر، لم تتعرضّ دائماً إلى 

تفاصيل المواجهات السياسيّة المباشرة، ربما بسبب ظروف التقيّة، لكنّ بعضها 

يحمل في طياّته إدانة الظلم والفساد، أيًّا كان مغترفه. فنجد في التوقيع الصادر إلى 

 َإسحاق بن يعقوب بوساطة محمد بن عثمان العمري، إذ سأل إسحاقُ الإمام

 :من أهل بيته وبني عمّه، فقال  عن بعض المسائل، منها عن المنكرين له

فليس  أنكرني  قرابة؟ ومن  أحدٍ  )، وبين  (عزَّ وجلَّ الله  بين  ليس  أنهّ  «أما علمت 

منّي، وسبيله سبيل ابن [النبي] نوح ... ». كما في التوقيع نفسه عللّ غيبته 

أنهّ غاب كي لا يكون في عنقه بيعةٌ للطواغيت حين يظهر أمره[٥]. كذلك في 

تنديد  إلى   الزمان صاحب  أشار  الأسدي،  جعفر  بن  لمحمد  الصادر  التوقيع 

[١]   ابن أبي شيبة، عبد الله، المصنّف في الأحاديث والآثار، ٥١٤/٧.

[٢]   أحمد بن حنبل، مسند أحمد، ١٧/ ٣٠٩-٣١٠.

[٣]  القصص، ص٥-٦.

[٤]  الطوسي، الغَيبة، ص٢٣٦.

[٥]  الصدوق، محمد بن علي كمال الدين، ٤٨٣/٢-٤٨٥.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۱۱

بالظلم والبراءة من الظالم حيث قال: «فمن ظلمنا كان في جملة الظالمين، وكانت 

الظَّالِمِيَن﴾»[١]. ما ورد في  عَلىَ  اللَّهِ  لَعْنَةُ  ﴿ألاََ   :( الله عليه لقوله (عزَّ وجلَّ لعنة 

مبدأ  على  والوقوف  الظالمين،  مع  للتطبيع  مبدئيًّا  رفضًا  يمثلّ  التوقيعين،  هذين 

العدل، حتىّ لو كان الظالم لحقّ الأئمة  ممّن ينتسب إليهم.

 الأدعية الواردة عن الإمام المهدي، كدعاء الفَرَج المشهور، أو أدعية زمن 

الغَيبة مليئةٌ بالدعاء على الظالمين، والدعاء للمؤمنين بالصبر والفَرَج والنصر. ففي 

دعاء الشيخ العَمري، تأتي معالم الحُكم المهدويّ بإبادة الظلم والظلمة: «وَأظَهِْرْ 

، وَانعَْشْ بِهِ البِْلاَدَ،  لِّ ، وَأمَِتْ بِهِ البَْاطِلَ، وَاسْتنَْقِذْ بِهِ عِبَادَكَ المُْؤْمِنِيَن مِنَ الذُّ بِهِ الحَْقَّ

ِّلْ بِهِ الجَْبَّارِينَ وَالكَْافِرِين ».  لاَلةَِ، وَذَل� وَاقتْلُْ بِهِ جَبَابِرةََ الكُْفْرِ، وَاقصِْمْ بِهِ رُؤُوسَ  الضَّ

ةَ الزَّمَانِ عَليَْنَا،  ثمّ يتُبع الدعاء «اللَّهُمَّ إنَِّا نشَْكُو إِليَْكَ فقَْدَ نبَِيِّنَا، وَغَيْبَةَ وَليِِّنَا، وَشِدَّ

فاَفرُْجْ  اللَّهُمَّ  عَدَدِناَ.  وَقِلَّةَ  ناَ،  عَدُوِّ عَليَْنَا، وكََثْرةََ  الأْعَْدَاءِ  وَتظَاَهُرَ  بِنَا،  الفِْتَنِ  وَوُقوُعَ 

لهُُ، وَنصرٍَْ مِنْكَ تعُِزُّهُ، وَإِمَامِ عَدْلٍ تظُهِْرهُ ». في فقرةٍ أخرى من  ذَلكَِ بِفَتحٍْ مِنْكَ تعَُجِّ

الدعاء، يبُيّن عمّا سيقوم به الحُكم المهدوي: «وَأحَْيِ بِهِ القُْلوُبَ المَْيْتةََ، وَاشْفِ بِهِ 

، وَأقَِمْ بِهِ الحُْدُودَ المُْعَطَّلةََ  دُورَ الوَْغِرةََ، وَاجْمَعْ بِهِ الأْهَْوَاءَ المُْخْتلَِفَةَ عَلىَ الحَْقِّ الصُّ

وَالأْحَْكَامَ المُْهْمَلةََ، حَتَّى لاَ يبَْقَى حَقٌّ إلاَِّ ظهََرَ، وَلاَ عَدْلٌ إلاَِّ زهََر »[٢]. فنجد في هذا 

النموذج، أنّ إقامة العدل، وكبت الظلم والظالمين، وإقامة حدود الله وأحكامه، 

التي  الكروب  بتفريج  الدعاء  أنّ  للفكر المهدوي. كما نجد  الرئيسة  من المعالم 

يعيشها المجتمع الشيعي في ظلّ الصراعات وغَيبة إمامه، أمرٌ بارزٌ فيه، وفي 

.غالب الأدعية الواردة عن صاحب الزمان

الفكر  في  سائدٌ  العدل  بتحقّق  الإلهي  الوعد  أنّ  نجد  مضى،  لما  وفقًا 

المهدوي، سواء على مستوى الإسلامي العام أو الشيعي الخاص. كما أنّ التنديد 

بالظلم والطغيان المتمثلّ بالدعاء عليهم، والوعد بإقامة الدولة المهدوية تعُدّ من 

[١]  الطبرسي، أحمد بن علي ، الاحتجاج، ٤٧٩/٢.

[٢]  الصدوق، كمال الدين، ٥١٢/٢-٥١٥.



۱۱۲

أهمّ ما جاء في التوقيعات والأدعية المهدويةّ، إذ تدلنّا على مبدأ العدل ومقاومة 

الظلم الذي يكون من الأبعاد الاجتماعيّة والسياسيةّ للوصايا المهدويةّ.

القيادة الشرعيّة والهداية المستمرةّ

، فلا يمكن للأرض  إنّ أمر الإمامة في المنظومة الشيعة العَقَديةّ، أمرٌ مستمرٌّ

أن تخلو من حجّةٍ؛ إذ إنهّا لو خلت من الحجّة لساخت بأهلها. فالله سبحانه لم 

يدع الأرض بغير عالم، فلولا ذلك لم يعُرف الحقّ من الباطل. فالله سبحانه أعظم 

من أن يترك الأرض بغير إمامٍ عادل. هذا الأمر مستمدٌّ من رواياتٍ كثيرةٍ عن أهل 

من  الأرض  خلوّ  عدم  بموجب  أنهّ  فيها  ورد  كثيرة  روايات  فهناك   ، البيت 

حجّة الله، ستكون الهداية مستمرةّ[١]. أشار الإمام العسكري إلى هذا الأمر 

ليَِقْطعَُوا  أنََّهُمْ يقَْتلُوُننَِي  حين وُلد ابنه المهدي، حيث قال: «زعََمَ الظَّلمََةُ 

هَذَا النَّسْلَ، فكََيْفَ رأَوَْا قدُْرةََ اللَّه ؟»[٢].

ارتباطٌ  هناك  كان  (٢٢٠-٢٥٤هـ)،   الهادي الإمام  عصر  إلى   

الظروف  ظلّ  تحت  فنجد  الإمام؛  شخص  مع  الجملة  في  ميسورٌ 

المراقبة  تشديد  أو  عامةً،  الشيعة  على  الخناق  تشديد  أو  الخاصّة  السياسيّة 

 ،الأئمة مع  الشيعة  ارتباط  سبل  تغيّرت  خاصةً،   الإمام شخص  على 

العبّاسيين وعلى  وبظهور  (١١٤-١٤٨هـ)،   الصادق الإمام  بدءًا من عصر 

الخصوص عصر خلافة المنصور(حكم ١٣٧-١٥٨هـ)، تمّ تشديد المراقبة على 

 ،من هذا العصر بدأ التخطيط لمنظومة الوكالة للأئمة .الإمام الصادق

فالمصادر تذكر أسماء خمسةٍ من أصحاب الإمام الصادق كانوا وكلاء له، 

 . ووسطاء ارتباط الشيعة به

في عصر الإمام الكاظم (١٤٨-١٨٣هـ) أخذت هذه المنظومة بالاتسّاع، 

[١]  الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ١٧٨/١-١٧٩ (باب أنّ الأرض لا تخلو من حجّة).

[٢]   الطوسي، الغَيبة، ص٢٢٣.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۱۳

فبالرغم من حبس بعض الوكلاء وتعذيبهم في سجون العبّاسيّين، نجد هناك بعض 

المندوبين عن الإمام الكاظم  في مدنٍ مهمّةٍ كالكوفة، بغداد، المدينة، مصر 

(١٨٣-٢٢٠هـ)   والجواد الرضا  الإمامين  إمامة  عصر  وفي  أخرى.  ومناطق 

وسيستان،  كالأهواز،  المناطق  من  كثير  في  أصبح  إذ  الوكالة،  جغرافيا  اتسّعت 

وبسُت، والريّ، وواسط، إضافةً إلى المدن الكبرى، وجود لوكلاء الإمامين

الذين كان أدوارٌ بارزة، ومسؤوليات مهمّة. فبعضهم أدّى أدورًا حكوميّةً بالتصدّي 

للمناصب السياسيّة والقضائيّة، وغير ذلك. 

مع ابتداء عصر إمامة الإمام الهادي، وبعده الإمام العسكري ونظراً إلى 

الظروف الخاصّة السياسيّة والاجتماعية، من تشديد الرقابة على الأئمة، والإقامة 

الجبرية لهم، أصبحت منظمّة الوكالة تؤدّي دوراً ألمع؛ فقد أصبحت حلقة الوصل 

 ،والمجتمع الشيعي، وبعد استشهاد الإمام العسكري الوحيدة بين الإمام

.[١]ّامتدّت الهداية الإلهية بوساطة السفراء الأربعة للإمام المهدي

كما  وتوثيقهم  السفراء  بتعيين  تتمثلّ  كانت   المهدي للإمام  فأوّل خطوةٍ 

وقع ذلك لكلٍّ من عثمان بن سعيد العَمري، ومحمد بن عثمان العمري، وحسين 

بن روح النوبختي، وعلي بن محمد السمري. فعثمان وابنه محمّد نصّبهما الإمام 

بنيابة  العسكري نائبين لابنه المهديّ[٢]، فبعد وفاة عثمان، خرج التوقيع 

في  التعجّب  من  جوٍّ  وبعد  عثمان  بن  محمد  بعد  أبيه[٣].  عن  عثمان  بن  محمد 

النوبختي، خرج توقيع  المجتمع الإمامي من إرجاع الأمور إلى حسين بن روح 

التوثيق له من قِبلَ صاحب الأمر[٤]. فآخر النواب كان علي بن محمد السمري 

.٦١/١-٦٦ ، [١]  جباری، سازمان وکالت ونقش آن در عصر ائمه

[٢]   الطوسي، الغَيبة، ٣٥٥-٣٥٦.

[٣]   الصدوق، كمال الدين، ٥١٠/٢.

[٤]   الطوسي، الغَيبة، ص٣٧٢-٣٧٣.



۱۱٤

حيث خرج التوقيع إليه بقرب وفاته والأمر بعدم الوصية إلى أيّ شخصٍ بعده[١]. 

فكان بوفاة السمري في عام ٣٢٩هـ انقضاء مرحلة الغَيبة الصغرى، وبداية الغَيبة 

بوساطة   للإمام والشرعيّة  الفكريةّ  المرجعية  كانت  العصر،  هذا  في  الكبرى. 

الإمام  أي  المقدّسة  الناحية  عن  صدرت  كثيرةً  توقيعاتٍ  فنجد  الخاصّين،  نوّابه 

المهديّ  تتضمّن أجوبةً في مختلف المسائل الفقهيّة والعقديةّ[٢].

لم يكن انقطاع النيابة الخاصّة بمنزلة أمرٍ غير منتظَرٍَ لدى الشيعة؛ إذ قبل ذلك 

نيابة محمد بن عثمان، أشار  التوقيع الصادر لإسحاق بن يعقوب في عهد  وفي 

الإمام  المهدي إلى ما على الشيعة فعله في حال انقطاع النيابة الخاصّة. فورد 

حَدِيثِنَا؛  رُوَاةِ  إلىَِ  فِيهَا  فاَرجِْعُوا  الوَْاقِعَةُ  الحَْوَادِثُ  ا  «وَأمََّ التوقيع:  في ضمن ذلك 

ثين  عَليَْهِم »[٣]. لم يكن الرجوع إلى المحدِّ اللَّهِ  ةُ  وَأنَاَ حُجَّ عَليَْكُمْ،  تِي  فإَِنَّهُمْ حُجَّ

والفقهاء من أصحاب الأئمة  أمراً غريبًا على المجتمع الشيعي؛ إذ كان من 

واجبات منظومة الوكالة، من عصر الإمام الصادق  إلى عصر الغَيبة الصغرى، 

القيادة العلميّة، والرجوع إلى رواة الأحاديث من أصحاب الأئمةّ، والفقهاء 

منهم. كما أنّ بعد وفاة كلّ إمامٍ، كانوا وكلاء الأئمةّ  مرجعًا للناس في 

تعيين الإمام  التالي[٤].

من  والفقهاء  الأحاديث  رواة  إلى  بالرجوع    الأئمة  أمْر  كذلك، 

أصحابهم لم يكن أمراً جديدًا على المجتمع الشيعي؛ فهناك رواياتٌ كثيرةٌ 

عن أهل البيت يأمرون فيها بالمراجعة إلى رواة الأحاديث من أصحابهم[٥]، 

منه ما رُوي عن الإمام الصادق في التحكيم والقضاء حيث قال: «ينَْظرُاَنِ 

[١]   المصدر نفسه، ص٣٩٥.

[٢]  اکبرنژاد، موسوعة توقيعات الإمام المهدي (عج)، ص١٢١-١٥٩.

[٣]   الصدوق، كمال الدين، ٤٨٤/٢.

.٣٢١/١-٣٢٣ ، [٤]    جباری، سازمان وکالت ونقش آن در عصر ائمه

[٥]    الحر العاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعة، ١٣٦/٢٧-١٥٣.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۱٥

نْ قدَْ رَوَى حَدِيثنََا، وَنظَرََ فيِ حَلاَلنَِا وَحَراَمِنَا، وَعَرفََ أحَْكَامَنَا،  إِلىَ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مِمَّ

فلَيَْرضَْوْا بِهِ حَكَمًا؛ فإَِنيِّ قدَْ جَعَلتْهُُ عَليَْكُمْ حَاكمًِا»[١]. فالأوصاف الواردة في هذه 

الرواية تعُيّن المقصود بمن تتمثلّ فيه القيادة الشرعيّة، ويؤُخذ منه الهداية: مَن روى 

وعرف  الدين،  فتفقّه في  والحرام،  الحلال  ونظر في   ،البيت أهل  أحاديث 

الأحكام. هناك روايةٌ أخرى توسّع دائرة المراجعة إلى رواة الأحاديث والفقهاء مِن 

صرِف الرجوع إليهم في الأحكام الشرعيّة إلى أخذ معالم الدين بما فيه العقائد، 

فعندما   .غَيبته حيث صدرت في زمن حضور الإمام المهديّ فضلاً عن 

دينه،  معالم  يأخذ  عمّن  بأنهّ   الرضا الإمام  الهمداني  المسيّب  بن  سأل علي 

أرجعه الإمام إلى زكريا بن آدم القمّي «المأمون على الدين والدنيا»[٢].

إنّ نقل المرجعيّة من السفراء الخاصّين إلى خطٍّ عامٍّ يمثلّه العلماء المؤهّلون 

الإمام  غياب  في  للأمة  والفكريةّ  الدينيّة  القيادة  استمرار  يضمن  وتقوى،  علمًا 

كما  غَيبته،  حال  في   ّالمهدي الإمام  من  الاستفادة  ستكون  حيث  الظاهر، 

نصّ عليه في التوقيع، كالانتفاع بالشمس إنْ غيبّتها السحاب، إذ هو أمانٌ لأهل 

الأرض[٣].

إضافةً إلى تضمين استمرار القيادة الدينيّة والشرعيّة بتفويض النيابة العامّة إلى 

العلماء، تصدّى الإمام  بنفسه إلى الانحرافات الداخليّة إباّن غَيبته الصعرى؛ 

إذ اتخّذ موقفًا حاسمًا مِن مدّعي النيابة له  كذباً، كما وقع ذلك للشلمغاني، 

لَ اللَّهُ لهَُ النَّقِمَةَ، وَلاَ أمَْهَلهَُ، قدَِ ارتْدََّ عَنِ  نْ عَجَّ فورد التوقيع الشريف فيه: «هُوَ مِمَّ

الإْسِْلاَمِ وَفاَرقَهَُ، وَألَحَْدَ فيِ دِينِ اللَّهِ، وَادَّعَى مَا كَفَرَ مَعَهُ بِالخَْالقِ »[٤]. كذلك كان 

هناك مواجهة وتصدٍّ لغيره ممّن ادّعى النيابة الخاصّة، كما مرّ سابقًا.

[١]   الكليني، الكافي، ٦٧/١.

[٢]   المفيد، محمد بن محمد، الاختصاص، ص٨٧.

[٣]  الصدوق، كمال الدين، ٤٨٥/٢.

[٤]   الطوسي، الغَيبة، ص٤١١.



۱۱٦

الساحة  على  ظهرت  التي  الفكريةّ  للانحرافات  التصدّي  إلى  إضافةً 

الاجتماعيّة، نجد أنّ الإمام المهديّ في عصر غَيبته الصغرى يتصدّى إلى رفع 

يحتجّ    الإمام  أنّ  ذلك  من  المختلفة.  المسائل  عن  والإجابة  الشكوك  بعض 

على بعض من ارتاب في إمامته ، نحو ما ورد عنه  في ما تشاجر ابن أبي 

غانم القزويني وجماعة من الشيعة في أمر إمامته [١]، أو ما خرج إلى محمّد بن 

إبراهيم بن مهزيار حيث شكّ في إمامته [٢]. كذلك ما ورد عنه  من التصدّي 

تكذيب  في  ورد  ما  أو  الشيعي[٣]،  المجتمع  في  المغاليّة  الاعتقادات  بعض  إلى 

عمّه جعفر الذي دعى الناس إلى نفسه، وادّعى الإمامة[٤]. هذا الأمر يظهر الدور 

القيادي في التصدّي للانحرافات الفكريةّ والعَقَديةّ الخطيرة للإمام  في عصر 

غَيبته الصغرى، حيث تكشف عن واجبٍ آخر للقيادة الشرعيّة المتمثلّة في الفقهاء 

عن  والفكريةّ  العَقَديةّ  للانحرافات  التصدّي  عليهم  إذ  الكبرى،  الغَيبة  عصر  في 

الثوابت الاعتقاديةّ للطائفة الإماميةّ.

وفقًا لما أسلفنا، يظهر بعُدٌ اجتماعيٌّ مهمٌّ كامنٌ في الوصايا المهدويةّ في أمر 

القيادة الشرعيّة والدينيةّ. فبمراجعة نصّ التوقيعات الواردة في البراءة منهم، نتمكّن 

من أن نعيّن بعض النقاط التي أدّت وجودها إلى خروج تلك التوقيعات بحقّهم 

مِن الحرص على الأموال والمقامات الدنيويةّ، والانحرافات العَقَديةّ الفكريةّ من 

لتلك  أخرى  دلالةً  يعطينا  الأمر  هذا   .[٥]الأئمة بحقّ  الباطلة  والعقائد  الغلوّ 

العامّة من  النوّاب  التي يجب على  الصفات  يدلنّا على بعض  التوقيعات، حيث 

العلماء والفقهاء أن يفتقدوها، وأن لا ينظروا إليها. كذلك بتنقيح القيادة الشرعيةّ 

[١]   الطبرسي، الاحتجاج، ٤٦٦/٢-٤٦٨.

[٢]   الصدوق، كمال الدين، ٤٨٧/٢.

[٣]    الطوسي، كتاب الغَيبة، ص٢٩٣-٢٩٤؛ الطبرسي، الاحتجاج، ٢/ ٤٧٣-٤٧٤.

[٤]   الصدوق، كمال الدين، ٢/ ٤٤٢؛ الطوسي، كتاب الغَيبة، ص٢٨٧-٢٩٠.

 ، [٥]  الطوسي، الغَيبة، ص٣٩٧-٤١٥؛ جباری، سازمان وکالت ونقش آن در عصر ائمه

.٦٤٢/٢-٦٤٣



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۱۷

والمعرفيّة من الإمام  إلى نوّابه الخاصّين، ومن ثمّ إلى النيابة العامة للفقهاء، 

يتبيّن لنا واجب الفقهاء القيادي في ساحتي الفقه والاعتقاد، إذ عليهم في الوهلة 

الأولى التصدّي للفتيا جواباً عن المسائل الشرعيّة، والقيام باستخراج الأحكام، 

بالجهة الاستدلاليّة والإقناعيةّ  تتسّم  التي  الفعّالة  وفي المرتبة الأخرى المواجهة 

للانحرافات الفكريةّ والاعتقاديةّ.

بناء المجتمع المؤمن: الوحدة والتكافل

الغَيبة  زمن  في    الزمان  صاحب  عن  الصادرة  التوقيعات  في  بالإمعان 

نتمكّن  المفيد (ت ٤١٣هـ)،  الشيخ  الصادرة إلى  التوقيعات  الكبرى، ولا سيمّا 

القلوب،  الاتحّاد واجتماع  الدعوة إلى  فيها  التي  الوصايا  العثور على بعض  من 

والتكافل، ومراعاة الأخلاق في المجتمع الشيعي. فنجد تارةً في التوقيع الصادر 

بالتقية  وأوصاهم  الفتن،  الشيعة من دخول   حذّر  الإمام  أنّ  عام ٤١٠هـ  في 

ابتعادًا من الدخول في نارٍ أوقدها الجهلة، فدعاهم إلى الالتزام بفعل ما يقرّبهم 

أهل  وعن  الله  عن  يبعدهم  عمّا  والابتعاد   ،البيت أهل  وإلى  الله  إلى 

البيت[١]. ونجد تارةً أخرى في توقيعٍ صدرٍ إثر اختلاف الشيعة في الإمامة 

الله،  بتقوى  الشيعة  يوصي    المهديّ  الإمام  أنّ   ،العسكري الإمام  بعد 

وتسليم الأمر المختلف فيه إليه، والالتزام بالسنّة الواضحة[٢]، فذلك وصيةّ 

الإمام  للمجتمع الشيعي بالاتحّاد، ونبذ الفرقة والاختلاف.

في التوقيع الثاني الصادر إلى شيخ المفيد في عام ٤١٢هـ، يبيّن الإمام

الله، وإخراج ما عليهم إلى مستحقّيه، سيكونون آمنين  أنّ الشيعة بمراعاة تقوى 

من الفتن المبطلة، والمحن المظلمة. في فقرةٍ أخرى، ورد في التوقيع الشريف: 

بِالعَْهْدِ  الوَْفاَءِ  فيِ  القُْلوُبِ  مِنَ  اجْتِمَاعٍ  عَلىَ  لطِاَعَتِهِ  اللَّهُ  وَفَّقَهُمْ  أشَْيَاعَنَا  أنََّ  «وَلوَْ 

[١]  الطبرسي، الاحتجاج، ٤٩٧/٢-٤٩٨.

[٢]   الطوسي، الغَيبة، ص٢٦٨.



۱۱۸

عَادَةُ بِمُشَاهَدَتنَِا عَلىَ حَقِّ  لتَْ لهَُمُ السَّ رَ عَنْهُمُ اليُْمْنُ بِلِقَائنَِا، وَلتَعََجَّ عَليَْهِمْ، لمََا تأَخََّ

المَْعْرفِةَِ وَصِدْقِهَا مِنْهُمْ بِنَا، فمََا يحَْبِسُنَا عَنْهُمْ إلاَِّ مَا يتََّصِلُ بِنَا مِماَّ نكَْرهَُهُ، وَلاَ نؤُثْرِهُُ 

مِنْهُم »[١]. فصاحب الأمر يدعو الشيعة إلى الالتزام بتقوى الله وتأدية حقوقه 

إيمانّي رصين. كذلك  سبحانه إلى مستحقّيه، فذلك دعوى إلى تأسيس مجتمعٍ 

يظهر من الفقرة التالية من التوقيع نفسه، أنّ الإمام  يدعو المجتمع الإمامي إلى 

اتحّاد القلوب والوفاء بالعهد، ما يجعل المجتمع الشيعي مجتمعًا متماسكًا مراعياً 

للقيم الأخلاقيّة. بعد ذلك، يحمّل الإمام  المسؤولية على أفراد المجتمع، إذ 

ما يحبسه من إظهار أمره هو ما يبلغه من أفعال بعض أفراد المجتمع الشيعي ممّا 

يكرهه، فذلك يشير إلى أنّ عدم مراعاة التقوى في المجتمع وعدم تأدية حقوق 

فالانتظار على  الفرج.  لظهور  الكمال الممهّد  الله سبحانه سيبعد المجتمع عن 

أساس هذا التوقيع، لم يكن أمراً فردياً، بل يجب على المجتمع بأكمله أن يمهّد 

ومراعاة  بالعهود،  والوفاء  القلوب،  باتحّاد    الحجّة  لظهور  المناسبة  الأرضية 

تقوى الله، وتأدية حقوقه سبحانه إلى مستحقّيه.

الله  الثاني الصادر للشيخ المفيد، جاء الكلام عن تأدية حقوق  التوقيع  في 

الإمام  قيادة  الشيعي تحت  للمجتمع  الاقتصادي  البُعد  يأتي  فهنا  مستحقّيه،  إلى 

المهديّ، أو نوابهّ الخاصّة أو العامّة. في توقيعٍ صدر لشخصٍ من أهل مصر، 

حيث كان له أموال الخُمس يريد إيصالها إلى الإمام العسكري، لكن بلغه 

استشهاد الإمام فراح يبحث عن خليفته، فخرج التوقيع: «آجَركََ اللَّهُ فيِ 

صَاحِبِكَ فقََدْ مَاتَ، وَأوَْصىَ بِالمَْالِ الَّذِي كاَنَ مَعَهُ إلىَِ ثِقَةٍ يعَْمَلُ فِيهِ بِمَا يجَِب »[٢]. 

الماليةّ  القيادة  تحتها  يندرج  التي  الشرعيةّ  القيادة  استمرار  إلى  يدلنّا  فهذا 

للإمام متمثلاًّ بالنواب.

ما يظهر من حرص الإمام  على صرف أموال الخمس وفقًا لمجرى صرفها 

وبإذنه، كما ورد ذلك في التوقيعات الشريفة الصادرة جواباً على محمد بن 

[١]   الطبرسي، الاحتجاج، ٤٩٩/٢.

[٢]   المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد، ٣٦٤/٢-٣٦٥.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۱۹

جعفر الأسدي[١]، لم يكن حرصًا على صرِف الأموال، بل ذلك حِرص على ترسيخ 

توقيع  في   قال إذ  سبحانه،  الله  أوجب  بما  والالتزام  وتأديتها  الحقوق  مبدأ 

ا أمَْوَالكُُمْ فمََا نقَْبَلهَُا إلاَِّ لتِطُهََّرُوا، فمََنْ شَاءَ فلَيُْصَلِّ وَمَنْ شَاءَ فلَيَْقْطعَ »[٢].  آخر: «وَأمََّ

نوّابه للحفاظ على  فبالنظر إلى موارد مصرف الخُمس[٣]، نجد أنّ الإمام  أو 

إلى  يحتاجون  الآخرين  إلى  والحاجة  والفاقة  الفقر  من  الشيعي  المجتمع 

حفاظاً  يصرُف  فالنصف  المجتمع.  ذلك  فقراء  شؤون  يديرون  كي  الأموال 

ما  على  يصرُف  الآخر  والنصف   البيت بأهل  نسبه  يتصّل  من  كرامة  على 

يراه الإمام لازمًا من تأمين حاجات المجتمع الإيماني في مختلف طبقاته. 

فهذا الأمر يفضي إلى استقلاليّةٍ ماليّةٍ لدى المجتمع الشيعي، فتنقطع حاجته عن 

نفسه  إنّ المجتمع  التكافل الاجتماعي حيث  بثّ روح  الآخرين، كما يسهم في 

ومِن أمواله، يعين مَن نالته يد الفقر والحاجة. وذلك ثمرة اجتماعيّة مهمّة للوصايا 

المهدويةّ في الدعوة إلى الاتحّاد، وتأدية حقوق الله التي تستلزم قوام المجتمع 

الشيعي اقتصاديًّا واجتماعيًّا وفكرياّ[٤].

أمّا من الجهة الأخلاقيّة وما يتعلقّ بالتهذيب الأخلاقي للمجتمع إضافة إلى 

ما مرّ من إشاراتٍ التزاميّةٍ في بعض التوقيعات، فيبدو أنّ الإمام  قد أخذ طريق 

الدعاء كما فعله جدّه علي بن الحسين زين العابدين. إذ نجد في مضامين 

الأدعية الواردة عن الإمام ، الأمر بالرضى بأمر الله من غيبة الحجّة، والتسليم 

لأمره، وانتظار الفَرَج، حيث يقول الإمام : «وَترُضِْيَنِي بِقَضَائكَِ، وَتبَُاركَِ ليِ فيِ 

لتْهَُ، فإَِنَّهُ لاَ حَوْلَ وَلاَ  رتْهَُ، وَلاَ تأَخِْيَر شيَْ ءٍ عَجَّ قدََركَِ حَتَّى لاَ أحُِبَّ تعَْجِيلَ شيَْ ءٍ أخََّ

ةَ إلاَِّ بِك »[٥].  قوَُّ

[١]  الصدوق، كمال الدين، ٥٢٠/٢-٥٢١ و٥٢٢.

[٢]   الطوسي، الغَيبة، ص٢٩٠.

[٣]  الحر العاملي، وسائل الشيعة، ٩/ ٥٠٩-٥٢١ (أبواب قسمة الخمس).

[٤]  هنا لم أرد الخوض في ردّ ما يظهر من التوقيع الشريف مِن إباحة الخُمس للشيعة في عصر 

الغيبة، فقد تصدّى لذلك بحوث الفقهاء العظام وهو أجنبي عن موضوع البحث.

[٥]   ابن طاووس، علي بن موسى، فتح الأبواب، ص٢٠٦.



۱۲۰

كذلك ما يوجد في التوقيع الصادر عنه المشهور بزيارة آل ياسين، فيما 

إذا أرادوا الشيعة التقربّ إلى الله بوساطة الإمام، فيدعون بهذا الدعاء: «سَلاَمٌ 

لاَمُ عَليَْكَ ياَ باَبَ اللَّهِ  لاَمُ عَليَْكَ ياَ دَاعِيَ اللَّهِ وَرَبَّانِيَّ آياَتهِِ، السَّ عَلىَ آلِ يس، السَّ

ةَ اللَّهِ  لاَمُ عَليَْكَ ياَ حُجَّ لاَمُ عَليَْكَ ياَ خَلِيفَةَ اللَّهِ وَناَصرَِ خَلقِْهِ، السَّ وَدَيَّانَ دِينِهِ، السَّ

لاَمُ عَليَْكَ ياَ بقَِيَّةَ اللَّهِ  لاَمُ عَليَْكَ ياَ تاَليَِ كِتاَبِ اللَّهِ وَترَجُْمَانهَُ، السَّ وَدَليِلَ إِرَادَتهِِ، السَّ

وَعْدَ  ياَ  عَليَْكَ  لاَمُ  السَّ وَوكََّدَهُ،  أخََذَهُ  الَّذِي  اللَّهِ  مِيثاَقَ  ياَ  عَليَْكَ  لاَمُ  السَّ أرَضِْهِ،  فيِ 

لاَمُ عَليَْكَ أيَُّهَا العَْلمَُ المَْنْصُوبُ وَالعِْلمُْ المَْصْبوُبُ وَالغَْوْثُ  اللَّهِ الَّذِي ضَمِنَهُ، السَّ

وَالرَّحْمَةُ الوَْاسِعَةُ، وَعْدًا غَيْرَ مَكْذُوب »[١]. فهذا الدعاء، كما يبثّ محوريةّ صاحب 

الأمر  في حياة المرء الشيعي، يحمل معه صفات وخصائص للإمام ، فبه 

تكون القضية المهدويةّ حيّةً في المجتمع، حاملةً معها البنى العَقَديةّ في الإمامة 

وثقافة الانتظار، إذ المهدي  وَعدٌ غير مكذوب لإقامة العدل والقسط، ومحو 

 ، الظلم والجور. فهذا الأمر ظاهر في طيّات الأدعية الواردة عن صاحب الأمر

.[٢]سواء التي علمّها شيعته، أو ما كان يدعو بها بنفسه

وفقًا لما أسلفنا من دراسةٍ عيّنةٍ ممّا ورد عن صاحب الأمر  من التوقيعات 

مجتمعٍ  بناء  إلى  تهدف  اجتماعيةً  وصايا  هناك  أنّ  وجدنا  والرواياّت،  والأدعية 

الفُرقة والاختلاف، وداعيًا إلى الألفة والتكافل. كما أنّ  إيمانّي متحّدٍ قلبًا، ناكراً 

الإمام  جعل واجب تمهيد الأرضيّة المناسبة لإظهار أمره على عاتق المجتمع 

الشيعي، فالمجتمع بتقوى الله والالتزام بحقوق الله تعالى وتهذيب النفس، يمهّد 

لظهور الحجّة . فمسألة انتظار الفرج، لم تكن مسألةً فرديةًّ وفقًا لما يوجد في 

التحليّ بالأخلاق  الشيعة  ، فيجب على  التوقيعات الشريفة، بل واجبٌ مجتمعيٌّ

الحميدة، والسريرة الصالحة كي يتحقّق وعد الله المحتوم بظهور الحجّة، وإقامة 

العدل والقسط في العالم.

[١]   الطبرسي، الاحتجاج، ٤٩٣/٢.

[٢]  اکبرنژاد، موسوعة توقيعات الإمام المهدي (عج)، ١٦١-٢٧٠.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۲۱

الانتظار الفعّال: استعدادٌ وعملٌ وأمل

الحثّ المتكرّر على الإكثار في الدعاء بتعجيل الفَرَج، كما ورد في التوقيع 

الولاء،  الشوق، وإعلان  تعبيٌر عن  بل  أو توصيةً محضة،  ليس طلبًا  الشريف[١]، 

لصاحب  الفَرَج  فيها  يطُلب  التي  الأدعية  نصوص  في  ورد  فما  العهد.  وتجديد 

في  حيّةً  المهدويةّ  القضيّة  تبُقي  أنهّا  كما  المرتكزات،  هذه  على  دالٌّ   الزمان

بقضيتّه  يرُبط المؤمن  عباديّ  ذاته عملٌ  الشيعي، وهذا في حدّ  نفوس المجتمع 

ربطٌ  هناك  المفيد،  للشيخ  التوقيع  في  ورد  وكما  مرةّ  من  أكثر  مرّ  كما  الكبرى. 

؛ فذلك يحوّل  واضحٌ بين إصلاح الأمّة ووحدتها وبين تعجيل ظهور الإمام 

الانتظار من حالةٍ ساكنةٍ دون عمل، إلى مسؤوليةٍّ تاريخيّةٍ تقتضي عمل المجتمع 

الدؤوب على إصلاح نفسه في بعُديه الفردي والمجتمعي.

ورد في التوقيع الشريف عن الدعاء في غيبة القائم :« اللَّهُمَّ فثَبَِّتنِْي عَلىَ 

رتَْ،  نِْي عَلىَ ذلَكَِ حَتَّى لاَ أحُِبَّ تعَْجِيلَ مَا أخََّ دِينِكَ، وَاسْتعَْمِلنِْي بِطاَعَتِك،  ... فصََبرِّ

[٢]. فالصبر  لتَْ، وَلاَ أكَْشِفَ عَماَّ سَترَتْهَُ، وَلاَ أبَحَْثَ عَماَّ كَتمَْتهَ  ...» وَلاَ تأَخِْيرَ مَا عَجَّ

يؤدّيان إلى عدم الخوض في خضمّ  إذ  الفَرَج؛  انتظار  أمران رئيسان في  والثبات 

الإمام  عن  فقد   ،ّالأئمة عن  الروايات  من  كثيٌر  إليه  أشارت  وقد  الفتن، 

وَليَْعْمَلْ  فلَيَْنْتظَِرْ،  القَْائمِِ،  أصَْحَابِ  مِنْ  يكَُونَ  أنَْ  سرََّهُ  قوله:  «مَنْ   الصادق

مُنْتظَِرٌ، فإَِنْ مَاتَ وَقاَمَ القَْائمُِ بعَْدَهُ، كَانَ لهَُ مِنَ  بِالوَْرَعِ، وَمَحَاسِنِ الأْخَْلاَقِ، وَهُوَ 

وا وَانتْظَِرُوا هَنِيئاً لكَُمْ أيََّتهَُا العِْصَابةَُ المَْرحُْومَة»[٣].  الأْجَْرِ مِثلُْ أجَْرِ مَنْ أدَْرَكَهُ. فجَِدُّ

إمامهم، فعليهم  غَيبة  الشيعي في  الرواية بمنزلة منهجٍ عامٍّ للمجتمع  إنّ هذه 

التحليّ بالأخلاق الحميدة، والورع والانتظار، فالصبر والثبات على الإيمان ممّا 

.يستعدّ به المجتمع الشيعي لإظهار أمر صاحب العصر

[١]   الصدوق، كمال الدين، ٤٨٥/٢.

[٢]   المصدر نفسه، ٥١٢/٢.

[٣]   النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، ص٢٠٠.



۱۲۲

فعّالٍ  بنحوٍ  الفَرَج  انتظار  الإمامي  المجتمع  من  تستدعي  القضايا  هذه  إنّ 

علامات  من  به  يزخر  بما  الشيعي،  الروائي  المهدوي  التراث  ويسهم  وإيجابي. 

الظهور وأخبار متعلقة به[١]، في بثّ روح الأمل وتثبيت ثقافة الانتظار، إذ يؤكّد 

على حتميّة الوعد الإلهي بظهور الحجّة ، بغضّ النظر عن طول الزمن، وشدّة 

المحن.

النتيجة: تجسيد القيم المهدويّة في الحياة اليوميّة

 ، وفقًا لما أسلفنا من معطيات التوقيعات والمروياّت عن الإمام الحجّة

الظالمين  على  والدعاء  الظلم  ونكران  المهدوية،  للقضية  رمزٌ  العدالة  أنّ  عرفنا 

والفاسدين من مقوّمات هذه القضيّة؛ لذا فالحياة المرء الشيعي المعاصر، يجب 

أن تكون على وفق ما دعت إليه الوصايا المهدويةّ من مراعاة العدل وإنكار الظلم، 

وذلك يدعو المجتمع الإمامي على الصعيدي السياسي والاجتماعي إلى الدفاع 

عن حقوق المظلوم، ومراعاة كرامة الإنسان وحقوقه الإنسانيّة.

الأمر الذي طالما شاهدناه في ظلّ المرجعيّة الرشيدة على مختلف العصور، 

للطائفة  الشرعيّة  القيادة  فيها  استقرتّ  التي  الأشرف  النجف  حوزة  أنّ  فنجد 

وطائفته،  مذهبه  كان  مهما  المظلوم،  مواقف مشرفّةً في نصرة  اتخّذت  الإماميّة، 

العدوان الإسرائيلي على  العظام تجاه  من ذلك مواقف علماء الحوزة والمراجع 

المتمثلّة  العليا  المرجعيّة  عن  الصادر  الجهاد  فتوى  ذلك  إلى  أضف  فلسطين. 

المهدويةّ  للقيم  تجسيدًا  كانت  التي  الله)،  (حفظه  السيستاني  العظمى  الله  بآية 

على الصعيد الاجتماعي والسياسي بالوقوف في وجه الأعداء. هذا والتوصيات 

العديدة الصادرة من المرجعيّة في لزوم مراعاة العدل بين جميع طوائف المجتمع 

التوقيعات  فحوى  من  يظهر  لما  وموافقة  المهدوي،  النهج  على  كان  العراقي، 

. الشريفة والروايات المرويةّ عن صاحب العصر والزمان

[١]  المصدر نفسه، ص١٩٤-٢٠١؛ الصدوق، كمال الدين، ٦٤٩/٢-٦٥٦.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۲۳

ظهر مِن تصدّي الإمام  إلى مَن كان يدّعي بابيّة الإمام والنيابة عنه 

كذباً، واجب آخر على القيادة الشرعيّة المتمثلّة في الفقهاء في عصر الغَيبة الكبرى، 

إذ عليهم التصدّي للانحرافات العَقَديةّ والفكريةّ عن الثوابت الاعتقاديةّ للطائفة 

الإماميّة، وتجنّب الصفات السلبيّة، فالوصايا بمراعاة التقوى، تؤكّد لزوم تهذيب 

الغيبة. بوجود  القيادة الشرعيةّ في زمن  الحميدة على  بالأخلاق  النفس والتحليّ 

هذه الصفات وانتقال الريادة الاقتصادية إلى الفقهاء المستوفين لتلك الصفات، 

الغَيبة، ويساعد  العدالة الاقتصاديةّ ممكنةً في زمن  النزاهة الماليّة وتحقّق  تكون 

ذلك المجتمع الشيعي في الحفاظ على استقلاليّته الماليّة وعدم حاجته إلى الغير. 

وحدوده  الله  تقوى  بمراعاة  الفعّال  الانتظار  إلى  الناس  دعوة  كذلك 

الحميدة، تمهيدًا  بالصفات  والتحليّ  والاجتماعي،  الفردي  والتهذيب  سبحانه، 

المجتمع  أفراد  جميع  عاتق  على  اجتماعيّةً  مسؤوليّةً  تضع   ، القائم  لظهور 

المجتمع  أفراد  يوجِب على  الأمر  وهذا  أخلاقيًّا؛  مثاليّ  مجتمعٍ  لتكوين  الشيعي 

التحركّ إلى ذلك، حيث يجعل التأخير في تحقّق وعد الله الصادق بملء الأرض 

عدلاً وقسطاً على ذمّة أفراد المجتمع. فالعمل المقرون بالأمل، يجعل المجتمع 

المنتظِر مجتمعًا يفوق على جميع التحدّيات المعاصرة.

وبعبارة مختصرة: إنّ تفعيل هذا الهدي المهدويّ في حياتنا اليوم يتطلب منا 

النصوص في سياقها واستخلاص مقاصدها،  لفهم  جهدًا مزدوجًا: جهدًا علميًّا 

تسهم  ومبادراتٍ جماعيّةٍ  فرديٍّ  إلى سلوكٍ  المقاصد  لترجمة هذه  وجهدًا عمليًّا 

في إصلاح واقعنا، وتمهّد الطريق نحو المستقبل المنشود الذي تتوق إليه البشريةّ 

 . َجمعاء، مستقبل العدل والسلام تحت راية المصلح العالمي المنتظر

من  والسياسيّة  الاجتماعيّة  الأبعاد  لاستخلاص  المتواضع  الجهد  هذا  يعُدّ 

يتمثلّ  أسمى،  هدفٍ  نحو  السعي  طريق  على  أولى  خطوةً  المهدويةّ،  الوصايا 

المعاصرة،  الاجتماعيّة  الحياةِ  واقع  في  وتطبيقها  المهدويةّ  التعاليم  تجسيد  في 

ومواجهة تحدّياتها.



۱۲٤

قائمة المصادر

مكتبة . ١ الرياض ،  السعودية   والآثار،  الأحاديث  الله ، المصنف في  عبد  أبي شيبة،  ابن 

الرشيد، ١٤٠٩هـ.

ابن طاووس، علي بن موسى ، فتح الأبواب بين ذوي الألباب وبين ربّ الأرباب، إيران  . ٢

قم ، مؤسسة آل البيت ٪ ، ١٤٠٩هـ.

أحمد بن حنبل ، مسند أحمد، لبنان  ــــ بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤٢١هـ.. ٣

منشورات . ٤ قم ،  إيران    ، المهدي  الإمام  توقيعات  موسوعة  تقی ،  نژاد، محمد  اکبر 

مسجد جمكران المقدس، ١٤٢٧هـ.

قم، مؤسسه . ٥ إیران   آن در عصر ائمه٪،  نقش  و  جباری، محمدرضا ، سازمان وکالت 

آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ١٣٨٢هـ.

قم، . ٦ إیران   السلام)،  (علیهم  امامان شیعه  و سیاسی  جعفریان، رسول ، حیات فکری 

أنصاريان، ١٣٨٧هـ.

الحر العاملي، محمد بن حسن ، وسائل الشيعة، إيران  قم ، مؤسّسة آل البیت (علیهم . ٧

السلام) لإحياء التراث، ١٤٠٩هـ.

الكتب . ٨ دار  طهران،  إيران   النعمة،  وتمام  الدين  كمال  علي ،  بن  محمد  الصدوق، 

الإسلاميّة، ١٣٩٥هـ.

الطبرسي، أحمد بن علي ، الاحتجاج علی أهل اللجاج، إيران  مشهد، نشر المرتضی، . ٩

١٤٠٣هـ.

الطوسي، محمد بن حسن ، كتاب الغيبة، إيران- قم ، دار المعارف الإسلامية، ١٤١١ هـ.. ١٠

الكليني، محمد بن يعقوب . الكافي، إيران  طهران، دار الكتب الإسلامية، ١٤٠٧هـ.. ١١

قم، . ١٢ إیران   طالب،  أبي  بن  علي  للإمام  الوصية  إثبات  حسين ،  بن  علي  المسعودي، 

أنصاريان، ١٤٢٦.

معمر بن راشد ، جامع معمر بن راشد؛ الملحق بمصنف عبد الرزاق، الهند، المجلس . ١٣

العلمي، ١٤٠٣هـ.



��¬Ü�� Ä��·Ý�� °± �µ�� Þ��� ¡�� �� ۱۲٥

المفيد، محمد بن محمد بن النعمان ت:( ٤١٣هـ) ، الإرشاد في معرفة حجج الله على . ١٤

العباد، إيران  قم ، المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، ١٤١٣هـ.

---------- ، الاختصاص، إيران  قم ، المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، ١٤١٣هـ.. ١٥

إيران  . ١٦  ، المهدي  الإمام  كلمات  موسوعة  الحديث) ،  لجنة  الهادي(  الإمام  مؤسسة 

قم ، پیام امام هادیA، ١٤٣٣هـ.

النعماني، محمد بن إبراهيم ، الغيبة، إيران  طهران، مكتبة الصدوق، ١٣٩٧هـ.. ١٧

الیعقوبي، أحمد بن إسحاق ، تاريخ اليعقوبي، لبنان-بيروت، دار صادر، د. ت.. ١٨

١٩ .Hussain, Jassim M. �e Occultation of the Twel�h Imam (A Historical

.١٩٨٢ ,vols. Tehran: Bunyad Be’thet ١ .(Background



۱۲٦




