
� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۰٥

Ï�ÁÂÅ‚∏\;Ï’ÂÅ’\;∫;Ï�ËÕ˜|¯\;€ËŒ’\
«;ÛÄ]eŸÂ;k]âËà_h »

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي(*)

باحث وأستاذ في الحوزة العلمية / النجف الأشرف (*)



٤۰٦

� �����

المهدويةّ،  الدولة  في  الأخلاقي  التطبيق  على  الضوء  البحث  هذا  يسُلطّ 

التي ستكون النموذج الأسمى لتحقيق العدل والقيم الإنسانيّة الرفيعة؛ إذ يهدف 

البحث إلى استكشاف المبادئ والأسس التي ستبُنى عليها هذه الدولة، والتي 

ستضمن تحقيق السلوك الأخلاقي القويم في مختلف مجالات الحياة. 

كما يتناول نماذج من التطبيقات العمليّة لهذه القيم، من تقديم الواجب 

على المستحب، إلى إرساء العدل الشامل والتكافل الاجتماعي، وحتى آداب 

الحرب والسلوك السياسي، ذلك كلهّ في إطار رؤيةٍ تنبثق من الفطرة الإنسانيةّ 

والتعاليم الدينيّة التي تؤكّد على ضرورة تحقيق التوازن بين الحقوق والواجبات، 

بما يفُضي إلى بناء مجتمعٍ مثاليّ تسوده الرحمة والإنصاف؛ ولبيان ذلك، سيتم 

التي كانت وراء عدّ الأخلاق خطًّا مهماًّ  التأسيسات  أهم  الضوء على  تسليط 

من خطوط الدستور الإلهي، ثم بيان المبادئ التي تؤسس للتطبيق الأخلاقي، 

الذي يستلزم القضاء على الموانع التي تقف في طريق تحقيق ذلك التطبيق.

الكلمات المفتاحيّة:

 الأخلاق، القيم، دولة الامام المهدي، العدل، المساواة.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۰۷

مقدّمة

بينها شبكات تواصلٍ اجتماعيةّ  تتحكّم بالبشر علاقات متكثّرة، تكوِّن فيما 

الواقع يشهد بقلةّ الفرص إزاء الرغبات المتزايدة،  ذات فروعٍ غير متناهية؛ ولأنّ 

كان لا بدّ من قانونٍ يحكم هذا الواقع، فيعمل على تقليل التصادمات الحاصلة 

من التنافس على الفرص، على أن إلغاء التصادم تمامًا هدفٌ يسعى إليه المشرِّعون 

عمومًا، وإن لم يفُلحوا – إلى اليوم - في ذلك.

وفي سبيل ذلك، عمد المشرِّعون إلى طرح التقنينات الدستوريةّ التي يلزم 

تلك  لتنفيذ  حاميًا  لهم  الساندة  القوة  وظائف  من  وجعلوا  تنفيذها،  الأتباع  على 

التقنينات، وفرضوا عقوباتٍ متنوعةً على من يخالف الدستور.

وآلياتٍ  له طرقاً  لكنّ  ذلك،  أخرى في سبيل  ليتخّذ طريقةً  الدين  يكن  ولم 

تختلف في بعض مفرداتها مع قانون البشر الوضعي، وكان من أهمّ تلك الآليات 

هو تحفيز الدافع الذاتي للتعاون مع الآخر، وإحياء (الضمير)، أو ما يطُلق عليه في 

النصوص الدينية (النفس اللوامة)، وغيرها.

أرض  سلوكٍ على  إلى  ترجمتها  يطُلب  التي  المعرفيّة  القيم  تلك  الأخلاق، 

الواقع، كانت من الآليات التي لا بدّ منها في قانون السماء، فالدين لم يفترض 

دستورًا خاليًا من الأخلاق، إنّما هو دستورٌ مؤطرٌ بالأخلاق في كلّ مفاصله، ومن 

ثم، كان للمتدينّ بالدين السماوي سلوكياتٌ تختلف جذريًّا عن سلوكيات غيره.

القيم  تعكس  إذ  الإنسانيّة،  المجتمعات  بناء  في  جوهريٌّ  محورٌ  فالأخلاق 

الخير  نحو  سلوكيّاتهم  وتوجّه  الأفراد  بين  العلاقات  تحكم  التي  والمبادئ 

والصلاح؛ ولأنّ الأخلاق ليست نظرياتٍ مجردة، بل يجب أن تتجسّد في سلوكٍ 

عملي، فقد حرصت الرسالات السماويةّ على تعزيزها، ولا سيّما في الإسلام الذي 

جعلها جزءًا لا يتجزأّ من منظومته التشريعيّة. 



٤۰۸

وفي البحث مطالب ثلاثة: 

المطلب الأول: تأسيسات

في هذا المطلب، يسُلَّط الضوء على أهمّ الأسس والركائز التي كانت وراء 

ضرورة الأخلاق، وهي تشمل أسسًا متعدّدةً، إجمالها الآتي: 

الأساس الأول: واقعيّة الأخلاق في الدين الإسلامي

هناك خلافٌ بين الفلاسفة الدينيّين وغيرهم في حقيقة الأخلاق، ولا يهمّنا 

التعرضّ إلى تفصيل المذاهب في ذلك؛ لذا نشير إجمالاً إلى الآتي:

الوسيلة)،  تبرّر  (الغاية  بطريقة  للحياة  أسلوباً  الأخلاق  عدّ  من  هناك  أولاً: 

يرجع  ممّا  كونها  الأخلاق  مدار  جعل  الذي  الشيوعيّة  بعض  مذهب  حدّ  وعلى 

بالخير على الثورة الشيوعيّة ويعجّل بها، ولو كان كذباً أو غيره – ممّا نحكم عليه 

بالأخلاق البذيئة -، فجعل ملاك الأخلاق نفعيّتها لخصوص الثورة. وهذا يعني 

بأيّ طريقةٍ كانت، فلا  النفع  لتحصيل  أساليب  إنّما هي  واقعية للأخلاق،  أنهّ لا 

ثوابت تحكمها، ولا قانون يؤطرّها، ولا مرجعيّات ثابتة تنظمّها. وهذا طبعًا مبنيٌّ 

على فلسفةٍ مسبقةٍ، ورؤيةٍ كونيّةٍ تفترض أنّ الوجود منحصرٌ بهذه الحياة، ومن ثم 

فالإنسان الناجح هو من يتمكّن من الاستفادة منها إلى أقصى حدّ.

ثانيًا: هناك من عدّ الأخلاق هي ما كانت من أجل نفع الآخرين، وهم الذين 

قالوا بأصالة المجتمع، لا الفرد، فكلّ ما يعود على المجتمع بالخير والنفع فهو 

أمرٌ أخلاقيّ، سواء عاد بالنفع على الفرد أم بالضرر؛ فلا قيمة للفرد في ذلك. وهذا 

بالخير  المجتمع  إلى  ترجع  لأنهّا  مهمة؛  الأسريةّ  الأخلاقيّة  القيم  مثل  أنّ  يعني 

والنفع، ولا مانع حينها من نفع الفرد بها، وفي الوقت ذاته، فإنّ تسلطّ دولةٍ على 

دولةٍ أخرى، وسلب خيراتها، بحجّة العمل على نفع الصالح العامّ، هو أمرٌ حسن 

أيضًا، وإن أدّى إلى إهلاك الأفراد!



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۰۹

وقد يبرُّر هذا بأنّ المصلحة النوعيّة والعامّة أهمّ من الشخصيّة، وهذا الشعار 

صحيحٌ في حدّ نفسه، إلاّ أنّ تحويره بنحوٍ يؤدّي إلى إلغاء قيمة الفرد، ومن ثم لا 

مانع من القضاء على أمّةٍ من أجل أمّةٍ أخرى، ولا مانع من سلب مال أحدهم من 

أجل أن ينتفع منه الجميع، هذا هو الذي لا يقبله عقل، ولا دليل على حسنه، بل 

العامّة،  فليس الإشكال في ضرورة رعاية المصلحة  الدليل على قبحه وجدانّي؛ 

إلى  حتى  يؤدّي  قد  الذي  الأمر  حقوقه  وإلغاء  الفرد،  تهميش  في  المشكلة  إنّما 

سلب ممتلكاته الشخصيّة!

ثالثًا: في الإسلام، لا ريب في ضرورة الأخلاق، وقد عُدّ حسن الخُلقُ من 

أهمّ المبادئ التي يلزم اتصّاف المؤمن بها، وفي الوقت الذي تراعي فيه الأخلاق 

العام،  كالطريق  بالمشتركات،  الإضرار  من  فتمنع   – العامة  المصلحة  الإسلاميّة 

والأنهر، وما شابه ذلك - هي تراعي وتحافظ على حقوق الفرد؛ فلا يصحّ التصرفّ 

بمِلكْ الآخرين إلاّ برضاهم، ولا يحلّ مال امرئٍ إلاّ بطيب نفسه، ولسنا في مقام 

الذي يشهده المسلمون منذ بزغ نور رسالة  الواقع  بهذا  نذكّر  إنّما  تحقيق ذلك، 

. النبيّ الأكرم

عمومًا،  الإسلامي  الدين  نظريةّ  وفق  هو  البحث  أنّ  ونؤكّد على  أشرنا  وقد 

ومذهب أهل البيت  خصوصًا.

الأساس الثاني: إطلاق الأخلاق وعدم نسبيّتها

ذات  الأخلاق  الأخلاق وحقيقتها، خلاصته: هل  فلسفة  بحث حول  هناك 

قيمٍ مطلقة، بمعنى أنّ الفعل لو كان حسنًا، فهو حسنٌ في كلّ آنٍ ومكان؟ ومن كلّ 

فردٍ صدر؟ أو أنهّا ذات قيمٍ نسبيّة، تتغيّر بتغيّر أطرافها، فقد تكون حسنةً في حال، 

وقبيحة في حالٍ أخرى؟

فمن ذهب إلى نسبيّة عالم الوجود كلهّ، شملت النسبيّة عنده عالم الأخلاق، 



٤۱۰

وهكذا من ذهب إلى أصالة المجتمع – كما تقدم - فإنّ الأخلاق عنده ما كانت 

تصبّ في مصلحة المجتمع؛ لذا فهي تتغير بتغيّر المجتمعات أو التقاليد والأعراف 

الحاكمة فيها.

أمّا الإسلام، فإنهّ يرى إطلاق الأخلاق – على تفصيلٍ في الأفعال يأتي في 

التأسيس الثالث -، وقد عبرّ القرآن الكريم عن الخير بالطيّب، وعن الشر بالخبيث، 

ولم يستثِن طيّبًا أو خبيثاً من حكمه، فكلّ طيّبٍ خير، وكلّ خبيثٍ شر، غايته أنّ 

تحديد الطيّب من الخبيث هو ما قد يوقع الآخر في الاشتباه والخطأ في الحكم، 

وحتىّ لا يتشتت البحث، ننتقل إلى التأسيس الثالث.

الأساس الثالث: أقسام الأفعال من حيث الحسن والقبح

المستقلات  بحوث  بعض  في  أيضًا  الأصول  وعلماء   – الكلام  علماء  ذكر 

العقليّة - أنّ الأفعال من حيث الحسن والقبح  تنقسم إلى ثلاثة أقسامٍ رئيسةٍ:

يسمّى  ما  وهذا  والقبح،  للحسن  تامّةً  علةً  بنفسه  الفعل  يكون  ما  الأول: 

بـ(الحسن والقبح الذاتيّين)، مثل العدل والظلم. فالعدل بما هو عدل، لا يكون 

إلاّ حسنًا أبدًا، ومتى ما وجد لا بد أن يُمدح فاعله ويعُدّ محسنًا، وكذلك الظلم بما 

هو ظلم لا يكون إلاّ قبيحًا، ومتى ما وجد ففاعله مذمومٌ ومسيء. ويستحيل أن 

يكون العدل قبيحًا أو الظلم حسنًا.

الناس  يخدعوا  أن  يحُاولون  فإنهّم  الظلم،  عندما يمارسون  الظلمة،  وحتى 

ويصوّروا أفعالهم على أنهّا أفعالٌ حسنةٌ، وأنّ أعداءهم هم المخطئون والظلمة، 

أبدًا. وهذا  وهذا يكشف عن أنّ مسألة حسن العدل وقبح الظلم لا خلاف فيها 

القسم مطلق بالمطلق، فلا استثناء فيه، وبه تصدق مقولة الإطلاق الأخلاقيةّ التي 

تبنّاها المسلمون.

الثاني: ما لا يكون الفعل علةً تامةً لأحدهما، بل يكون مقتضيًا للاتصّاف 



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۱۱

الصديق  أن يكون حسنًا، كتعظيم  فإما  الفعل ونفسه،  لو خُلي  بأحدهما، بحيث 

التعظيم مذمومًا  أن يكون  قبيحًا كتحقيره. ولكنّه لا يمتنع  أو يكون  بما هو هو، 

ممدوحًا  التحقير  يكون  أو  ثالث،  لظلم  سببًا  كان  إذا  عليه، كما  عنوانٍ  لعروض 

بل  بهما،  المثال  ينحصر  ولا  لنجاته.  سببًا  صار  إذا  كما  عليه،  عنوانٍ  لعروض 

المجتمع  فيه ضررٌ على  الذي  فالصدق  القبيل.  هذا  من  أيضًا  والكذب  الصدق 

قبيح، كما أنّ الكذب الذي فيه نجاة الإنسان البريء حسن. وهذا بخلاف العدل 

والظلم فلا يجوز أن يتسّم العدل - بما هو عدل - بالقبح، ولا الظلم - بما هو ظلم 

باعتبار  الفعل، وإنّما  باعتبار ذات  أيضًا مطلق، لكن لا  القسم  بالحسن. وهذا   -

الأثر المترتبّ عليه، فما كان أثره حسنًا فهو حسنٌ وخيٌر بالمطلق، وإلاّ فهو شرٌّ 

وخبيثٌ بالمطلق.

ولكن يبقى السؤال: ما الملاك والأساس في إطلاق حسنه وقبحه؟ والجواب: 

أنّ الآثار المترتبّة على تلك الأفعال، لا بدّ أن ترجع – ولو بوسائط متعدّدة - إلى 

العدل أو الظلم، ومن ثم يكون ارتباطها بالمطلق هو السبب في كونها مطلقةً من 

هذه الناحية.

الثالث: ما لا عليّّة له ولا اقتضاء فيه في نفسه للاتصّاف بأحدهما، وإنّما يتبع 

الجهات الطارئة والعنوانات المنطبقة عليه، وهذا كالضرب فإنهّ حسنٌ للتأديب، 

وقبيحٌ للإيذاء. ويجري في هذا القسم ما يجري في القسم الثاني.

والحاصل: أنّ الأخلاق مطلقةٌ في الإسلام، وهذا يعني أنهّا ذات أسسٍ ثابتةٍ 

لا تتغيّر بتغيّر الأفراد والحالات والأزمان.

الأساس الرابع: التوازن السلوكي

التعبيرات  يطُلق عليه في بعض  الذي قد  السلوكي –  التوازن  المقصود من 

الذكاء العاطفي-: القدرة على التوازن بين مقتضيات العقل، ومقتضيات العاطفة، 



٤۱۲

الأمر الذي يستلزم الوعي بالآخر وفهمه جيّدًا، كما يستلزم التحكّم بالانفعالات 

الشخصيّة وتحكيم الثوابت فيها. انظر إلى القصاص في الإسلام من حيث كونك 

ابنًا للقاتل مثلاً، لا ريب أنّ قتل أبيك سيكون مؤلماً لك وإنْ كان قاتلاً، إلاّ أنكّ 

التعدّي  الحالة بما هي ذات مردودٍ اجتماعيّ عام، تمنع من  لو نظرت إلى هذه 

على الآخرين بغير حقّ، وبما هي مانعةٌ من تفاقم المشكلة وقتل مزيدٍ من الناس، 

وهكذا لو نظرت إليها بما هي ذات مردودٍ فرديّ على أولاد المقتول الذي فقدوا 

أباهم من دون حقّ، حينها سيحكم عقلك بضرورة تنفيذ القصاص، على الرغم 

من أنّ عاطفتم تمنعك من ذلك.

وفي الوقت ذاته، قد يدفعك عقلك إلى عدم مساعدة الفقير من غير الرحم 

بجمع  تعبت  قد  وأنت  بذلك،  ملزمٌ  أنت  شيئاً، ولا  عليك  يستحق  فإنهّ لا  مثلاً، 

مالك، فما الداعي لمساعدته؟! لكنّك لو تعاملت مع الفقير بشيءٍ من العاطفة، 

لوجدت أنّ إعطاءه شيئاً من مالك لا يجلب الفقر إليك، بل سيرجع عليك برضا 

نفسيّ وارتياحٍ ذاتيّ، لا يشعر به من يمتنع عن الإعطاء، وحينها ستبادر نحو العطاء.

الدين تعاملٌ مع المبادئ الأخلاقيّة على هذا الأساس، فجعل العقل والعاطفة 

متعاونين في تحديد الموقف الأخلاقي تجاه قضيّةٍ معيّنة، والانفراد بأحدهما دون 

الآخر قد يؤدّي إلى نتائج غير مريحةٍ وغير مرضيّةٍ للفرد والمجتمع على حدٍّ سواء.

الأساس الخامس: ارتباط المبادئ الأخلاقيّة بأصول الدين وفروعه

الأصول  تلك  على  مترتبٌ  سلوكٌ  هي  والأخلاق  وفروعٌ،  أصولٌ  الدين  في 

والفروع، بمعنى أنّ ملاك التأسيس للأخلاق في الإسلام هي الأصول، بالإضافة 

إلى تضمين الشريعة الإسلامية (التكاليف الشرعيّة) كثيراً من المفردات الأخلاقيّة، 

والفروع،  الأصول،  الإسلام:  في  الثلاثيةّ  هذه  بين  وثيقًا  ارتباطاً  تجد  ثم  ومن 

والأخلاق.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۱۳

فمن يؤمن بالله تعالى، تنتظم عنده منظومته الأخلاقيّة على أساس الإخلاص 

لله تعالى، ورجاء الثواب منه لا من الناس، والصبر على الآلام التي قد تترتبّ على 

بعض الأخلاق. ومن يلتزم بشريعة الإسلام، سيكون مضطراً للالتزام بالعديد من 

الزكاة  ودفع  النفقة،  واجبي  الإنفاق على  قبيل  من  الملزمة،  الأخلاقيّة  المفردات 

الطرف عن  وغضّ  الاجتماعي-،  التكافل  مفهوم  يدخل ضمن  ممّا   – والخمس 

أعراض الناس – ممّا يدخل تحت مفهوم احترام خصوصيات الآخرين-، ويبتعد 

عن ذكر الآخرين بسوءٍ بغِيبةٍ أو نميمةٍ أو بهتانٍ- ممّا يدخل تحت مفهوم احترامك 

سمعة الآخرين وعدم جواز الإضرار بها- وغيرها من التطبيقات؛ ومن هنا، تجد 

سلوك المتدينّ الحقيقي مختلفًا كثيراً عن سلوك المنحرف، فضلاً عن الملحد.

خلاصة المطلب الأول:

واقعيّة الأخلاق في الإسلام: يرفض الإسلام الرؤى النسبيّة للأخلاق التي . ١

بوصفها  الأخلاق  ضرورة  على  ويؤكّد  فقط،  بالمجتمع  أو  بالمنفعة،  تربطها 

أساسًا ثابتاً في السلوك الدينيّ والاجتماعي.

مطلقة، . ٢ قيمٌ  الأخلاق  أنّ  الإسلام  :يرى  نسبيّتها  وعدم  الأخلاق  إطلاق 

فالأفعال الأخلاقيةّ لها حكمٌ ثابتٌ لا يتغيّر بتغيّر الظروف أو المجتمعات.

تصنيف الأفعال من حيث الحسن والقبح :تقسم الأفعال إلى ثلاثة أقسام، . ٣

منها ما هو حسنٌ أو قبيحٌ بذاته (كالعدل والظلم)، ومنها ما يتبع أثره، ومنها ما 

يتحدّد بعناوينه الطارئة.

العقل . ٤ بين  التوازن  على  الإسلام  يؤكّد  الإسلام:  في  العاطفي  الذكاء 

والعاطفة في اتخّاذ القرارات الأخلاقيّة، ممّا يحقّق العدالة دون تجاهل المشاعر 

الإنسانيةّ.

ارتباط الأخلاق بأصول الدين وفروعه :ترتبط الأخلاق في الإسلام بعقيدة . ٥

الديني  السلوك  من  أساسيًّا  جزءًا  يجعلها  ممّا  بالشريعة؛  والالتزام  التوحيد 

والاجتماعي.



٤۱٤

 ّالمطلب الثاني: مبادئ التطبيق الأخلاقي في دولة الإمام المهدي

تنطلق المشاريع عمومًا من مبادئ تكون هي المرجع إليها في كلّ مفاصل 

خللٌ  فيها  يحصل  التي  الشؤون  وإصلاح  لنموّها،  المنبع  هي  وتكون  وجودها، 

معيّنٌ في أثناء مسيرة المشروع، وتكون تلك المبادئ هي الجذوة التي توقد في 

الدولة  وإيناعه.  المشروع  تنمية  على  العمل  أجل  من  الحماس  الأتباع  نفوس 

المهدويةّ مشروعٌ إلهيٌّ عظيم، وفي سبيل هداية بالناس إلى الخير المطلق فيها، 

وإيصالهم إلى الهدف الأسمى من وجودهم على الأرض، ستعتمد تلك الدولة 

مبادئ مهمّة، إجمالها الآتي:

المبدأ الأول: الرجوع إلى الفطرة

الإنسان،  في  وتعالى  تبارك  الله  جعله  الذي  النظام  الفطرة  من  المقصود 

الذي هو أشبه بما يطُلق عليه (ضبط المصنع) في الأجهزة الحديثة، حيث يرجع 

الإنسان إلى ما أوجده الله تعالى فيه من الخلقة الأولى، وتلك الخلقة الأولى هي 

الله  فطرة  ذكرت  التي  النصوص  إنّ  العديدة.  النصوص  تؤكّده  كما  الخير  خلقة 

التوحيد  إلى  يهديهم  ما  الناس  أوجد في  تعالى  الله  بأنّ  فسرّتها  للإنسان،  تعالى 

ومعرفة الله تعالى، حيث توفرّ الإنسان على أدواتٍ معرفيّةٍ ذاتيّةٍ توصله إلى معرفة 

الله تعالى، وهو ما تعهّد علم الكلام بتصويره، وقد تقدّم أنّ التوحيد أساسٌ من 

أساسات الالتزام الأخلاقي.

﴿فطرةُ اللهِ التي   :( عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عن قول الله (عزَّ وجلَّ

يعلموا  ربهم، ولولا ذلك لم  أنهّ  «فطرهم على معرفة  قال:  الناسِ عليها﴾؟  فطرَ 

إذا سئلوا من ربهم، ولا من رازقهم»[١]. وفي نصوصٍ أخرى أنّ تلك الفطرة هي 

الإيمان بالإسلام وبأئمةّ أهل البيت، فكلّ من بحث – بما عدّه من أدواتٍ 

أهل  ومذهب  جهة،  من  الإسلامي  الدين  حقّانية  إلى  يصل  فإنهّ  كالعقل-  ذاتيّةٍ 

[١]   البرقي، أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن، ٢٤١/١.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۱٥

أيضًا. روي عن عبد  الكلام  به علم  تكفّل  ما  البيت من جهةٍ أخرى، وهو 

) ﴿فطرة الله التي فطر  الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله  في قوله (عزَّ وجلَّ

الناس عليها﴾؟ قال: فقال: «على التوحيد، ومحمّدٍ رسول الله ، وعلى أمير 

.[١] « المؤمنين

على    المهديّ  الإمام  سيعمل  التي  المبادئ  أهم  أحد  سيكون  ما  وهذا 

تثبيتها وإحيائها في دولته المباركة، فإذا ما رجع الناس إلى فطرتهم الخيّرة، سهل 

عليهم تطبيق المفردات الأخلاقيّة، حيث تقدّم الارتباط الوثيق بين أصول الدين 

التوحيد،  الناس إلى فطرتهم تلك، إلى  فإذا ما رجع  التطبيقات الأخلاقيّة؛  وبين 

اللازم  أنّ  الطبيعي  فمن   ،البيت أهل  بولاية  والإيمان  بالإسلام،  والاعتقاد 

تراثها  من  الكثير  خصّصت  التي  الإيمانيّة،  التعليمات  تطبيق  هو  حينها  عليهم 

للأخلاق الشاملة لجميع مفردات الحياة.

بتعبيراتٍ  المبدأ  لهذا    المهديّ  الإمام  تثبيت  النصوص عن  وقد عبرّت 

متنوّعة:

منها: إرجاع الناس إلى أمرهم الأول، كما رويَ عنِ النبيّ ، قال: «تأوي 

إليه أمّته كما تأوي النحلةُ إلى يعسوبها، يملأ الأرضَ عدلاً كما مُلئت جورًا، حتى 

يكونَ الناسُ على مثلِ أمرهم الأولِ، لا يوقظ نائماً، ولا يهريق دمًا»[٢].

ومنها: تآلف القلوب تمامًا بحيث تنتهي الضغائن، كما روي رويَ عن أميرِ 

-آلَ محمدٍ-  أمِنّا  الله،  يا رسولَ  «قلتُ  قال:   ، أبي طالب  المؤمنين علي بن 

المهدي، أو من غيرنا؟ فقال رسولُ الله : «بل مِنّا، يختمُ اللهُ به الدين، كما 

فتحه بنا، وبنا ينُقذون من الفتن، كما أنُقذوا من الشرك، وبنا يؤلِّفُ اللهُ بين قلوبهم 

بعد عداوةِ الفتنةِ إخواناً، كما ألفَّ بيَن قلوبِهم بعدَ عداوةِ الشرك، وبنا يصُبحون 

[١]  الصفّار، محمّد بن الحسن، بصائر الدرجات، ص٩٨.

[٢] المروزي، نعيم بن حمادّ، الفتن، ص٢٢٢.



٤۱٦

بعد عداوةِ الفتنة إخواناً، كما أصبحوا بعدَ عداوةِ الشركِ إخواناً في دينهم»[١].

وحتى يتم تفعيل هذا المبدأ بصورةٍ مثاليّة، لا بدّ من تخليصه من المشوّشات 

الله  إنْ شاء  التحدّث عنه  آخر سيأتي  مبدأٌ  التي تقف في طريقه، وهو  والموانع 

تعالى.

المبدأ الثاني: وضوح الرؤية الكونيّة

عدم  هو  وبالأخلاق خصوصًا،  عمومًا،  بالدين  الالتزام  موانع  أهمّ  أحد  إنّ 

هذا  خالق  إلى  الفرد  نظرة  الكونيّة:  بالرؤية  ويعُنى  للفرد،  الكونيّة  الرؤية  وضوح 

الكون، وللدين، وهل إنّ الله تعالى ما زال يتدخّل في أمور الكون تكوينًا وتشريعًا 

أو إنهّ فوّض تلك الأمور إلى الناس، فالدين بشري، والقانون وضعي، والأحداث 

الكونيّة نتيجة حركة الأشياء الديناميكيّة، فلا نبوّات ولا رسل، ولا كتب منزلة، ولا 

معجزة ولا تدخّل إلهي.

إنّ الرؤية الكونيّة – بهذا المعنى- لها أثرٌ مباشرٌ على سلوك الفرد؛ فإنّ سلوك 

من يعتقد بالخالق، وبالنبوات، وباليوم الآخر الذي سيجازي فيه الله تعالى الناس، 

نيَْا نَموُتُ وَنحَْيَا وَمَا  يختلف جذريًّا عن سلوك الذي يقول: ﴿إنِْ هِيَ إِلاَّ حَيَاتنَُا الدُّ

نحَْنُ بِمبَْعُوثيَِن﴾ [المؤمنون: ٣٧].

في هذا المبدأ، ذكرت النصوص أنّ الإمام المهدي  سيدعم الرؤية الكونيةّ 

 ، الإسلاميّة، التي تبتني على أنّ الخالق هو الله تعالى، وأنهّ أرسل النبيّ الأكرم

وأنهّ نصّب بعده الأئمةّ ، وتشمل:

أ - التعريف بالعقيدة الحقّة: من خلال إرجاع الناس إلى التوحيد الحق، ممّا 

تقدّم بيانه في المبدأ الأول من الفطرة التي فطر الله تعالى الناس عليها.

ب - نشر العلم والمعرفة والقضاء على الجهل: إنّ الرؤية الكونيّة رؤيةٌ معرفيّةٌ 

[١]  المقدسي، يوسف بن يحيى، عقد الدرر، ص١٤٢.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۱۷

علميّة، يترتبّ عليها العمل والسلوك الخارجي، ومن ثم، فإنّ التأسيس لها منهجيًّا 

البديهي عقلاً،  ثابتة، ترجع إلى  متوّقفٌ على وجود معرفةٍ صحيحةٍ ذات أصولٍ 

والمعصوم نقلاً، وهو ما سيعمل الإمام المهديّ  على توفيره للناس، وبطرقٍ 

مختلفة، أشارت النصوص إلى بعضها، من قبيل ما رويَ عَنْ أبَِي جَعْفَرٍ  قاَلَ: 

بِهَا عُقُولهَُمْ وكَمَلتَْ بِه  العِْبَادِ؛ فجََمَعَ  «إذَِا قاَمَ قاَئِمنَُا وَضَعَ اللهُ يدََه عَلىَ رُؤُوسِ 

أحَْلاَمُهُمْ»[١]. 

المبدأ الثالث: توفير الأجواء المناسبة للتطبيق الأخلاقي

إنّ تطبيق السلوك الأخلاقي يحتاج إلى العديد من الظروف المناسبة التي 

تساعد على نموّه في سلوك الفرد، والنصوص أوضحت أنّ الإمام المهديّ  لن 

يغفل توفير جملةٍ منها، نذكر منها الآتي:

التطبيق النموذجي للمبادئ الأخلاقيّة لدى قيادات الدولة: - ١

أحد من العوامل التي تحبّط الأفراد من التزام الأخلاق، وقد تؤدي بهم إلى 

الابتعاد والنفور منها هو أن يكون الآمر بالأخلاق مخالفًا لها في سلوكه، خصوصًا 

من وليَ الأمر الذي إليه المرجع وعليه المعوّل، والعكس بالعكس، فإذا ما رأى 

الناس أنّ (إمامهم) قد التزم بما يأمر به أكثر من غيره؛ فإنهّ سيتولدّ عندهم الحافز 

الذاتي والدافع الباطني لالتزامهم، وهو ما أشارت له بعض النصوص، من قبيل ما 

روي عن أمير المؤمنين  أنهّ قال: «أيَُّهَا النَّاسُ إنِيِّ واللَّه مَا أحَُثُّكُمْ عَلىَ طاَعَةٍ 

إلاَِّ وأسَْبِقُكُمْ إِليَْهَا، ولاَ أنَهَْاكمُْ عَنْ مَعْصِيَةٍ إلاَِّ وأتَنََاهَى قبَْلكَُمْ عَنْهَا»[٢]. وعَنْ خَالدِِ 

لاَمَ،  السَّ أصَْحَابِكُمُ  مِنْ  لقَِيتمُْ  مَنْ  : «أقَرِْؤُوا  اللَّه  عَبْدِ  أبَوُ  قاَلَ  نجَِيحٍ قاَلَ:  بنِْ 

لاَمَ، وقوُلوُا لهَُمْ عَليَْكُمْ بِتقَْوَى اللَّه (عَزَّ  وقوُلوُا لهَُمْ إنَِّ فلاَُنَ بنِْ فلاَُنٍ يقُْرئِكُُمُ السَّ

)، ومَا ينَُالُ بِه مَا عِنْدَ اللَّه، إِنيِّ واللَّه مَا آمُركُُمْ إلاَِّ بِماَ نأَمُْرُ بِه أنَفُْسَنَا فعََليَْكُمْ  وجَلَّ

[١] الكليني، الكافي، ٢٥/١، كتاب العقل والجهل، ح٢١.

[٢] الشريف الرضي، نهج البلاغة، ٩٠/٢.



٤۱۸

بِالجِْدِّ والاِجْتِهَادِ... »[١].

وعلى هذا الأساس، صرحّت بعض النصوص بأنّ الإمام المهدي  سيعمل 

على التطبيق العمليّ للمفاهيم الأخلاقيّة على نفسه أولاً، وعلى المقرّبين منه ثانيًا، 

فلا يكون هناك عذرٌ لمن يتخلفّ عن التطبيق بعد هذا. عن معمّر بن خلاّد، قال: 

ذكُِرَ القائمُ عندَ أبي الحسن الرضا ، فقال: «وما لباسُ القائمِ إلاّ الغليظُ، وما 

طعامُه إلاّ الجشب»[٢].

وفي نصٍّ آخر ينقل عهدًا بين الإمام المهدي  وبين أصحابه، يصرّح فيه 

التزام أصحابه بالمبادئ الشرعيّة والأخلاقيّة، وأنّ هذا هو شرطه عليهم  بضرورة 

ليكونوا من أتباعه، فيما يشترط على نفسه أمورًا كذلك، حيث روي أنهّ  بعد أن 

يخرج هو وأصحابه إلى الصفا، فيقول: «أنا معكم على...» ويبدأ يذكر فقرات ذلك 

الميثاق الآتية: «أنا معكم على أن لا تولوّا[٣]، ولا تسـرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا 

ةً  ه، ولا تكنزوا ذهبًا ولا فضَّ مُحرمًِا، ولا تأتوا فاحشةً، ولا تضـربوا أحدًا إلاَّ بحقِّ

ولا تبراً ولا شعيراً، ولا تأكلوا مال اليتيم، ولا تشهدوا بغير ما تعلمون، ولا تخربوا 

مسجدًا، ولا تقُبِّحوا مسلمًا...، ولا تشـربوا مسكراً، ولا تلبسوا الذهب ولا الحرير 

بمستأمن[٤]،  تغدروا  ولا  حرامًا،  دمًا  تسفكوا  ولا  رباً،  تبيعوها  ولا  الديباج،  ولا 

دون التراب  الثياب، وتتوسَّ ولا تبقوا علىٰ كافرٍ ولا منافقٍ، وتلبسون الخشن من 

على الخدود، وتجاهدون في الله حقَّ جهاده، ولا تشتمون، وتكرهون النجاسة، 

وتأمرون بالمعروف، وتنهون عن المنكر». ثمّ يلتفت إليهم ليذكر ما يشترطه على 

نفسه هو، بوصفه قائدًا لدولة العدل الإلهي، فيقول لهم: «فإذا فعلتم ذلك فعليَّ 

أن لا أتَّخذ حاجباً، ولا ألبس إلاَّ كما تلبسون، ولا أركب إلاَّ كما تركبون، وأرضى 

[١]  الكليني، الكافي ٧٨/٥، (باَبُ الحَْثِّ عَلىَ الطَّلبَِ والتَّعَرُّضِ للِرِّزقِْ ح٨).

[٢]  النعماني، الغَيبة، ص٢٩٥ و٢٩٦، باَب ١٥ ح ٥.

[٣]  أي لا تتركوا القتال موليّن.

[٤]  أي بمن طلب منكم الأمان وأعطيتموه ذلك.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۱۹

) حقَّ عبادته،  بالقليل، وأملأ الأرض عدلاً كما مُلِئتَ جورًا، وأعبد الله (عزَّ وجلَّ

وأفي لكم وتفوا لي». قالوا: رضينا واتَّبعناك على هذا، فيصافحهم رجلاً رجلاً[١].

٢- توفير أماكن العلم والمعرفة، بناء المساجد نموذجًا

عمومًا  للتعليمات  الأمثل  التطبيق  على  يساعد  ما  أهمّ  من  أنّ  في  ريب  لا 

اتخّذ الإسلام من المساجد  مناسبة، وقد  أماكن ومعاهد علميّةٍ  تعليمها في  هي 

معاهد لذلك، ومن هنا نجد أنّ النبيّ الأكرم  قد أسرع في بناء المساجد أول 

وصوله إلى المدينة المنورة، وكان يوجّه الأوامر بحضور الجميع إليها، خصوصًا 

في أثناء صلاة الجماعة، وقد روي عند العامة أنّ النبيّ  أخبر الناس بأنهّ همّ 

بحرق بيوت من لا يحضر الصلاة بعد النداء عليها، وهو منه – على فرض صحته- 

كان  وقتٍ  المسجد، خصوصًا في  الحضور في  الاهتمام وضرورة  إظهارٌ لمزيد 

والأخلاق،  الدين  فيه  الناس  يتعلمّ  الذي  الوحيد  الإسلامي  العلميّ  المعهد  هو 

ففي صحيح البخاري عنه : «والذي نفسي بيده لقد هممت ان آمر بحطبٍ 

الناس، ثم أخالف إلى  فيؤّم  آمر رجلاً  ثم  لها،  فيؤذن  بالصلاة،  آمر  ثم  يحُتطب، 

رجالٍ فأحرق عليهم بيوتهم»[٢].

الكبير  المساجد  بناء  على  سيعمل    المهديّ  الإمام  أنّ  روي  هنا،  ومن 

لتعليم الناس القرآن الكريم على ما أراده الله تبارك وتعالى، وأنّ بعض المساجد 

ستكون كبيرةً جدًا في دولته، وأنّ الناس ستسعى لحضور الصلاة خلفه؛ ممّا يعني 

أنّ بناءها لم يكن من أجل الرفاهية الخالية من الفائدة، وإنّما لتستوعب أكبر عددٍ 

ممكنٍ من الناس، فقد روي عَنْ أمَِيرِ المَؤُْمِنِيَن : «كَأنَيِّ بِالعَْجَمِ فسََاطِيطهُُمْ 

٩٥/٣، عن المقدسي، يوسف بن   [١]  الكوراني العاملي، معجم أحاديث الإمام المهدي

يحيى، عقد الدرر، ص٩٦ و٩٧.

[٢]  صحيح البخاري، ١٢٧/٨.



٤۲۰

فيِ مَسْجِدِ الَكُْوفةَِ يعَُلِّمُونَ الَنَّاسَ الَقُْرآْنَ كَمَا أنُزْلَِ...»[١].

دٍ [ صلىّ الله  وعَنْ جَابِرٍ، عَنْ أبَِي جَعْفَرٍ  أنََّهُ قاَلَ: «إذَِا قاَمَ قاَئمُِ آلِ مُحَمَّ

 ،( عليه وآله] ضرَبََ فسََاطِيطَ لمَِنْ يعَُلِّمُ الَنَّاسَ الَقُْرآْنَ عَلىَ مَا أنَزْلََ الَلهُ (عزَّ وجلَّ

لِ  فأَصَْعَبُ مَا يكَُونُ عَلىَ مَنْ حَفِظهَُ الَيَْوْمَ؛ لأِنََّهُ يخَُالفُِ فِيهِ الَتَّألْيِفَ»[٢]. وعَنْ مُفَضَّ

بنِْ عُمَرَ، قاَلَ: سَمِعْتُ أبَاَ عَبْدِ الَله  يقَُولُ: «إنَِّ قاَئِمنََا إذَِا قاَمَ أشرََْقتَِ الأَْرَضُْ 

رُ الَرَّجُلُ فيِ مُلكِْهِ حَتَّى يوُلدََ لهَُ ألَفُْ ذكََرٍ لاَ يوُلدَُ  بِنُورِ رَبِّهَا، وَاسِْتغَْنَى الَنَّاسُ، وَيعَُمَّ

فِيهِمْ أنُثْىَ، وَيبَْنِي فيِ ظهَْرِ الَكُْوفةَِ مَسْجِدًا لهَُ ألَفُْ باَبٍ، وَتتََّصِلُ بيُوُتُ الَكُْوفةَِ بِنَهَرِ 

الَجُْمُعَةَ  الَجُْمُعَةِ عَلىَ بَغْلَةٍ سَفْوَاءَ يرُِيدُ  كَرْبلاََءِ وَبِالحِْيرةَِ، حَتَّى يخَْرُجَ الَرَّجُلُ يوَْمَ 

الَحِْيَرةِ،  إِلىَ    المَُؤْمِنِيَن  أمَِيُر  خَرَجَ  قاَلَ:  الَعُْرَنِيِّ،  حَبَّةِ  وعَنْ  يدُْركُِهَا»[٣].  فلاََ 

رَاعُ فِيمَا  فقََالَ: «لتَصَِلنََّ هَذِهِ بِهَذِهِ - وَأوَْمَىٰ بِيَدِهِ إلىَِ الَكُْوفةَِ وَالَحِْيرةَِ -، حَتَّى يبَُاعَ الَذِّ

بيَْنَهُمَا بِدَناَنيَِر، وَليَُبْنَيَنَّ بِالحِْيرةَِ مَسْجِدٌ لهَُ خَمْسُمِائةَِ باَبٍ يصَُليِّ فِيهِ خَليِفَةُ الَقَْائمِِ؛ 

لأِنََّ مَسْجِدَ الَكُْوفةَِ ليََضِيقُ عَنْهُمْ، وَليَُصَلِّيَنَّ فِيهِ اثِنَْا عَشرََ إِمَامًا عَدْلاً»، قلُتَْ: ياَ أمَِيَر 

لهَُ  «تبُْنَى  قاَلَ:  يوَْمَئِذٍ؟!  الَنَّاسَ  تصَِفُ  الََّذِي  هَذَا  الَكُْوفةَِ  مَسْجِدُ  وَيسََعُ  المَؤُْمِنِيَن، 

أَرْبَعُ[٤] مَسَاجِدَ، مَسْجِدُ الَكُْوفةَِ أصَْغَرهَُا، وَهَذَا، وَمَسْجِدَانِ فيِ طرََفيَِ الَكُْوفةَِ مِنْ 

وَالَغَْرِيَّيْنِ -»[٥]. وبلفظ  يِّيَن  الَبَْصرِْ نحَْوَ  بِيَدِهِ  وَأوَْمَى   - الَجَْانبِِ  وَهَذَا  الَجَْانبِِ  هَذَا 

.[٦]( يِّيَن وَالَغَْرِيَّيْنِ (بحار الأنوار) قال: (وَأوَْمَأ بِيَدِهِ نحَْوَ نهَْرِ الَبَْصرِْ

[١] النعماني، الغَيبة، ص ٣٣٣/ باب ٢١/ ح ٥.

[٢] الشيخ المفيد، الإرشاد، ٣٨٦/٢.

[٣] الطوسي، الغيبة، ص٤٦٧ و٤٦٨/ ح ٤٨٤.

[٤]  هكذا في المصدر، والصحيح نحوياً: (أربعة).

[٥]  الطوسي، تهذيب الأحكام، ٢٥٣/٣-٢٥٤/ ح ١٩/٦٩٩.

[٦] العلامّة المجلسي، بحار الأنوار ٣٧٤/٥٢-٣٧٥/ ح ١٧٣.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۲۱

المبدأ الرابع: القضاء على موانع التطبيق الأخلاقي

نظام هذا العالم مبنيٌّ على التضادّ في كثيرٍ من مفرداته، والابتلاء والاختبار من 

الحتمياّت فيه، وقد صرّح القرآن الكريم بأنّ ذلك كان من أجل التمييز والتمحيص، 

الرَّحْمَنِ  اللَّهِ  ﴿بِسْمِ  تعالى:  قال  العاصي،  الضالّ  للمهتدي، وعلى  الحجّة  لتثبت 

الرَّحِيمِ. ألـم. أحََسِبَ النَّاسُ أنَْ يُترْكَوُا أنَْ يَقُولُوا آمََنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ. وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ 

مِنْ قَبْلهِِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكاَذِبِيَن﴾. [العنكبوت: ١-٣]

بنحوٍ واحد، ولا على منوالٍ متماثل،  يأتِ  الحياة لم  الاختبار والابتلاء في 

صريحٍ  بشكلٍ  ليأتي  يكن  ولم  متنوّعة،  ومفردات  مختلفة،  أنواعٍ  على  كان  بل 

وواضح، وإنّما تجد كثيراً من مفرداته أتت بطريقةٍ خفيّة، وبطريقة ﴿الَّذِي يُوَسْوِسُ 

لاَ  حَيْثُ  مِنْ  وَقَبِيلُهُ  هُوَ  يَرَاكُمْ  ﴿إنَِّهُ  وبطريقة:   ،[٥ [الناس:  النَّاسِ﴾  صُدُورِ  فيِ 

ما  [الأعراف: ٢٧]. وهذا  يُؤْمِنُونَ﴾  لاَ  لِلَّذِينَ  أوَْلِيَاءَ  يَاطِيَن  الشَّ جَعَلْنَا  إنَِّا  ترََوْنهَُمْ 

الاختبارات  تلك  اكتشاف  طرق  من  بدءًا  المؤمن،  على  عظيمةً  مسؤوليةً  فرض 

عن  النفس  بتحصين  وانتهاءً  منها،  عليه  وقع  ممّا  بالتخلصّ  مرورًا  والابتلاءات، 

الوقوع فيما خرج منه مرةً أخرى أو العودة إليه.

أحد أهمّ المبادئ التي ستتوفر عليها الدولة المهدويةّ هي القضاء على كلّ 

ما من شأنه تعكير صفو  النفس، أو تشجيع المعصية، أو إتاحة الأخطاء، ولا يعني 

هذا أنّ المجتمع سيتحول إلى مجتمعٍ معصومٍ يمتنع عليه الخطأ تمامًا، فالدولة 

المهدويةّ والدين عمومًا لا يسلب إرادة الإنسان ولا يجُبره على الهدايةّ ﴿لاَ إِكْرَاهَ 

ينِ﴾ [البقرة: ٢٥٦]، إنّما هو يوفرّ الظروف المناسبة للطاعة، لتبقى الخطوة  فيِ الدِّ

الأخيرة بيد الإنسان، بأن يفُعّل إرادته لفعل الخير وترك الشر.

وعلى كلّ حال، ذكرت النصوص المهدويةّ أنهّ  سيرفع العديد من الموانع 

التي تتسبّب عادةً في وقوع الإنسان في المعصية، وبذا يكُمل مشهد (توفير الظروف 

المناسبة للطاعة وللتطبيق الأخلاقي)، ومن جملة تلك الموانع هي الآتي:



٤۲۲

أ- إبليس

لا يشكّ أحدٌ في الدور الفعّال لإبليس وأعوانه من الجنّ في إغواء بني آدم، 

حتى يواقعوا المعصية، ثم العمل على أن ينسى العاصي الاستغفار، وأن يستمر 

ومن  كثيراً،  الفلاح  عن  فيبتعد  قلبه،  على  المعاصي  تستولي  أن  إلى  بالمعصية، 

ثم، فوجود إبليس وتمكنّه من الوسوسة لبني آدم مانعٌ كبيٌر من التطبيق الشرعي 

المهدي  الإمام  دولة  ستشهد  هنا،  ومن  المستويات.  جميع  وعلى  والأخلاقي، 

 على رفع هذا المانع من أساسه؛ وبذا يتخلصّ المؤمنون من سببٍ رئيسٍ في 

وقوعهم في المعصية، وابتعادهم التطبيق الأخلاقي، إذ دلَّت بعض النصوص على 

ا هو يوم يكون  ل له الشيطان ليس هو يوم القيامة، وإنمَّ أنَّ الوقت المعلوم الذي أجُِّ

الشيطان  فيه مهلة  تنتهي  الذي  اليوم  بيان ذلك  النصوص في  دت  تعدَّ قبله، وقد 

ويقُتلَ فيه:

عن  روي  قيامه:  عند    المهدي  الإمام  هو  يقتله  الذي  أنَّ  الأوَّل:  النصُّ 

الَلهَ  إنَِّ  الَنَّاسَ؟  فِيهِ  الَلهُ  يبَْعَثُ  يوَْمَ  أنََّهُ  أتَحَْسَبُ  وَهْبُ،  : «ياَ  الإمام الصادق 

أنَظْرَهَُ إلىَِ يوَْمِ يبُْعَثُ فِيهِ قاَئِمنَُا، فإَِذَا بعََثَ الَلهُ قاَئِمنََا كاَنَ فيِ مَسْجِدِ الَكُْوفةَِ، وَجَاءَ 

فيََأخُْذُ  الَيَْوْمِ،  هَذَا  مِنْ  وَيلْهَُ  ياَ  فيََقُولُ:  رُكْبَتيَْهِ،  عَلىَٰ  يدََيهِْ  بيَْنَ  يجَْثوُ  حَتَّىٰ  إِبلِْيسُ 

بِنَاصِيَتِهِ فيََضرِْبُ عُنُقَهُ، فذََلكَِ الَيَْوْمُ هُوَ الَوَْقتُْ المَعَْلوُمُ»[١].

النصُّ الثاني: أنَّ الذي يقتله هو الرسول الأكرم  في الرجعة: وذلك بعد 

فقد  فيقتله،   ، النبيُّ  فيتبعه  فيهرب،   ، أمير المؤمنين  له مع  تدور  معركة 

، قاَلَ: سَمِعْتُ أبَاَ عَبْدِ الَله  يقَُولُ:  روي عَنْ عَبْدِ الَكَْرِيمِ بنِْ عَمْرٍو الَخَْثعَْمِيِّ

«... رسَُولُ الَله  أمََامَهُ بِيَدِهِ حَرْبةٌَ مِنْ نوُرٍ، فإَِذَا نظَرََ إِليَْهِ إِبلِْيسُ رجََعَ الَقَْهْقَرَى 

ناَكِصًا عَلىَ عَقِبَيْهِ، فيََقُولوُنَ لهَُ أصَْحَابهُُ: أيَنَْ ترُِيدُ وَقدَْ ظفَِرتَْ؟ فيََقُولُ: إنِيِّ أرَى مَا 

لاَ ترََوْنَ، إِنيِّ أخََافُ الَلهَ ربََّ الَعَْالمَِيَن، فيََلحَْقُهُ الَنَّبِيُّ  فيََطعُْنُهُ طعَْنَةً بيَْنَ كَتِفَيْهِ، 

[١] العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العيَّاشي، ٢٤٢/٢/ ح ١٤).



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۲۳

) وَلاَ يشرُْكَُ  فيََكُونُ هَلاَكهُُ وَهَلاَكُ جَمِيعِ أشَْيَاعِهِ، فعَِنْدَ ذَلكَِ يعُْبَدُ الَلهُ (عزَّ وجلَّ

تبارك  اللهِ   في قول  اللهِ  ي بسنده عن أبي عبد  القمِّ شَيْئاً...»[١]. وروى  بِهِ 

الْوَقْتِ  يَوْمِ  إِلىَ  الْمُنْظَرِينَ  مِنَ  فَإِنَّكَ  قَالَ  يُبْعَثُونَ  يَوْمِ  إِلىَ  ﴿فَأَنظِْرْنِي  وتعالى: 

رَسُولُ  يذَْبحَُهُ  يوَْمٌ  المَعَْلوُمِ  الَوَْقتِْ  «يوَْمُ  قاَلَ:  الْمَعْلوُمِ﴾ [الحجر: ٣٦ - ٣٨]، 

خْرةَِ الََّتِي فيِ بيَْتِ المَقَْدِسِ»[٢]. الَله  عَلىَ الَصَّ

روى نعيم  النصُّ الثالث: أنَّ الذي يقتله هو أمير المؤمنين  في الرجعة:

فإَِذَا  مْسِ،  الَشَّ طلُوُعِ  بعَْدَ  ابَّةِ  الَدَّ «خُرُوجُ  قاَلَ:   ، الَنَّبِيِّ  عَنِ  بسنده  د  حماَّ بن 

ابَّةُ إِبلِْيسَ وَهُوَ سَاجِدٌ، وَيتَمََتَّعُ المَؤُْمِنُونَ فيِ الأَْرَضِْ بعَْدَ ذَلكَِ  خَرجََتْ قتَلَتَِ الَدَّ

أرَْبعَِيَن سَنَةً، لاَ يتَمََنَّوْنَ شَيْئاً إلاَِّ أعُْطوُهُ وَوَجَدُوهُ، فلاََ جَوْرَ، وَلاَ ظلُمَْ، وَقدَْ أسَْلمََ 

بُعُ  وَالَسَّ كَرهًْا،  ارُ  وَالَكُْفَّ طوَْعًا،  وَالمَؤُْمِنُونَ  وكََرهًْا،  طوَْعًا  الَعَْالمَِيَن  لرِبَِّ  الأَْشَْياَءُ 

بُعَ لاَ يؤُْذِي دَابَّةً وَلاَ طيَْراً، وَيلَِدُ المَؤُْمِنُ فلاََ يَموُتُ حَتَّى  وَالَطَّيْرُ كَرهًْا، حَتَّىٰ إنَِّ الَسَّ

يتُِمَّ أرَْبعَِيَن سَنَةً بعَْدَ خُرُوجِ دَابَّةِ الأَْرَضِْ، ثمَُّ يعَُودُ فِيهِمُ المَوَْتُ فيََمْكُثوُنَ بِذَلكَِ مَا 

شَاءَ الَلهُ...»[٣].

وقد جمع الشيخ السند هذا الاختلاف بين الروايات بأنَّه محمولٌ على تعدّد 

رجعة إبليس، وقتله في كلِّ رجعة[٤].

إنْ قلت: إنّ رجعته تعني عودة المانع بعد رفعه، وبذا يؤثرّ سلبًا على التطبيق 

الأخلاقي.

قلت: هذا صحيح، وهو أمرٌ طبيعيّ إلى حدٍّ ما حسب قوانين هذا العالم، 

ويكون رفعه - في كلّ مرة يرجع - مشروعًا تكامليًّا يدخل ضمن قوانين هذا العالم، 

[١] الحِليّ، الحسن بن سليمان، مختصر بصائر الدرجات، ص ٢٦ و٢٧.

ي، ٢٤٥/٢. [٢] القمي، علي بن إبراهيم، تفسير القمِّ

المروزي، نعيم بن حمادّ، الفتن، ص ٤٠٢. [٣]

[٤] الشيخ محمد السند، الرجعة بين الظهور والمعاد، ٢٤٤/١.



٤۲٤

وهو أشبه بعودة مرضٍ تمّ علاجه مسبقًا، فإنهّ يبقى أمراً مطلوباً في حدّ ذاته، ويبقى 

النهائي لهذا المانع - على كلّ  الرفع  أنّ  البدن. على  رفعه رفعًا لمانع من سلامة 

حال - سيكون تامًا لا عودة له ولو بتعدّد الإزالة.

يكون بمعنى  أنْ  لإبليس؟ يمكن    المهديّ  الإمام  قتل  معنى  هو  ما  ا  أمَّ

القتل الحقيقي، وهو الذي يبدو من النصوص السابقة، ويمكن أن يكون بمعنى 

قتل الجذور التي يحُرِّكها إبليس في داخل الإنسان، فينتفي الحافز لاتِّباع خطواته.

ب- القضاء على الأعداء (الكافرين والمشركين)

يمثلّ الكافرون والمنافقون والمشركون والمرجفون وأتباعهم جبهاتٍ متعددةً تعمل 

على إبعاد الناس عن الدين عمومًا، وعن التطبيق الأخلاقي خصوصًا، وقد نبهّ القرآن 

الكريم على ذلك في قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَزاَلُونَ يُقَاتِلوُنكَُمْ حَتَّى يَردُُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إنِِ 

اسْتَطَاعُوا﴾ [البقرة: ٢١٧]، وفي قوله تعالى: ﴿يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنُوا إنِْ تطُِيعُوا فَرِيقًا 

مِنَ الَّذِينَ أوُتوُا الْكِتَابَ يَردُُّوكُمْ بَعْدَ إِيماَنِكُمْ كَافِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٠٠]،﴿يَا أيَُّهَا 

ينَ﴾ [آل  الَّذِينَ آمََنُوا إنِْ تطُِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَردُُّوكُمْ عَلىَ أعَْقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسرِِ

ارًا  كُفَّ إِيماَنِكُمْ  بَعْدِ  مِنْ  ونكَُمْ  يَردُُّ لَوْ  الْكِتَابِ  أهَْلِ  مِنْ  كَثِيرٌ  عمران: ١٤٩]،  ﴿وَدَّ 

[البقرة: ١٠٩]. َ لَهُمُ الْحَقّ﴾ حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أنَفُْسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تبََينَّ

المستقيم،  السلوك  عن  بحرفه  عملهم  وتشويش  الدين،  عن  الناس  فإبعاد 

هدف من أهدافهم، ومن أجل ذلك هم يمارسون شتىّ أنواع الأساليب والأفعال، 

الأساليب والطرق، من ذلك ما يأتي: وقد أشار القرآن الكريم إلى كثيرٍ من تلك

ٱلَّذِينَ . ١ ﴿وَقَالَ  تعالى:  قال  بالشبهات:  والتلاعب  العقيدة  في  التشكيك 

ذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تغَْلِبُونَ﴾ [فصلت: ٢٦]. كَفَرُوا لاَ تسَْمَعُوا لِهَٰ

السخرية والاستهزاء بأهل الإيمان: قال تعالى: ﴿وَإذَِا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا . ٢

إنِ يَتَّخِذُونكََ إِلاَّ هُزُوًا﴾ [الأنبياء: ٣٦]



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۲٥

وا لَوْ تدُْهِنُ . ٣ محاولة إغراء المؤمنين بالمال والمناصب: قال تعالى:  ﴿وَدُّ

فَيُدْهِنُونَ﴾ [القلم: ٩].

إثارة الفتن وزرع الشبهات بين المؤمنين: قال تعالى: ﴿لَوْ خَرجَُوا فِيكُمْ . ٤

لَهُمْ  عُونَ  سَماَّ وَفِيكُمْ  الْفِتْنَةَ  يَبْغُونكَُمُ  خِلاَلَكُمْ  وَلأَوَْضَعُوا  خَبَالاً  إِلاَّ  زَادُوكُمْ  مَا 

جَاءَ  حَتَّى  الأْمُُورَ  لَكَ  وَقَلَّبُوا  قَبْلُ  مِنْ  الْفِتْنَةَ  ابْتَغَوُا  لَقَدِ  بِالظَّالِمِيَن.  عَلِيمٌ  وَاللَّهُ 

الْحَقُّ وَظَهَرَ أمَْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَارهُِونَ﴾ [التوبة: ٤٧- ٤٨].

السعي لنشر الفساد والانحلال الأخلاقي: قال تعالى: ﴿إنَِّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ . ٥

نيَْا وَالآْخَِرةَِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ  أنَْ تشَِيعَ الْفَاحِشَةُ فيِ الَّذِينَ آمََنُوا لَهُمْ عَذَابٌ ألَِيمٌ فيِ الدُّ

وَأنَتُْمْ لاَ تعَْلَمُون﴾ [النور: ١٩].

ومن ثمَّ سيشكل وجودهم مانعًا من تحقيق السلوك الديني والأخلاقي، وهو 

 على القضاء عليه،  مانع قويٌّ لا يسُتهان به، وهو ما سيعمل الإمام المهديّ 

 سيعمل على تقويض الموانع الداخليةّ (بقتل  ومنه نعلم: أنّ الإمام المهديّ 

إبليس)، والخارجيّة (بقتل الأعداء، أو إضعاف قوتهم وجعلهم تحت رعاية الدولة 

المهدويةّ ورقابتها، أو بهدايتهم إلى الدين ليكونوا عناصر نافعةً في المجتمع).

والنصوص الدالةّ على هذا المعنى أكثر من أن تحُصى كما أشرنا، منها ما 

جاء في خطبة النبيِّ  في الغدير: «ألاََ إنَِّهُ المَنُْتقََمُ مِنَ الَظَّالمِيَن»[١].

إن  ﴿الذينَ   ( وجلَّ (عزَّ  قوله  في    جعفر  أبي  عن  الجارود،  أبي  وعن 

مكّناهم في الأرضِ أقاموا الصلاةَ وآتوا الزكاةَ وأمروا بالمعروفِ ونهوا عن المنكرِ، 

وللهِ عاقبةُ الأمورِ﴾، قال: «هذه الآية لآل محمّد؛ الإمام المهديّ وأصحابه يُملكّهم 

) به وبأصحابه  اللهُ مشارقَ الأرضِ ومغاربهَا، ويظهر الدين، ويُميتُ اللهُ (عزَّ وجلَّ

ويأمرون  الظلم،  من  أثر  يرى  لا  حتىّ   ، الحقَّ السفهةُ  أمات  والباطلَ، كما  البدعَ 

[١] الفتاّل النيسابوري، روضة الواعظين، ص ٩٧.



٤۲٦

بالمعروف، وينهون عن المنكر، وللهِ عاقبةُ الأمور»[١]. وعن زرارة، عن أبي عبد 

(٤). قال: «ما زالَ منذ  ﴿وتلك الأيام نداولها بين الناس﴾  في قول الله  الله 

خلق الله آدم دولة لله ودولة لإبليس، فأين دولة الله؟ أما هو إلاّ قائمٌ واحدٌ»[٢].

ج- القضاء على الفقر والحاجة الماديّة

الفرد، وقد  يغُيّران من السلوك لدى  الفقر والحاجة  أنّ  اثنان في  لا يختلف 

يتنازل بعضٌ عن شيءٍ من مبادئه من أجل دفع الفقر أو التقليل من تأثيره السلبي، 

أنّ  يعني  ممّا  حاجة،  عن  يسرق  من  فهناك  مهنة،  عن  يسرق  سارقٍ  كلّ  فليس 

الأخلاق قد تتهاوى بين جدران الفقر، وقد تذوب بين يدي الحاجة!

هذا الأمر ليس دائماً، فالجميع يشهد على وجود فقراء ما تنازلوا عن مبادئهم 

ولو ماتوا جوعًا، وما تغيّرت أخلاقهم ولو أثرّ فيهم الفقر وأعوزتهم الحاجة، إلاّ أنّ 

الفقر – على كلّ حال - مانعٌ من التمسّك بالأخلاق، ومع شيءٍ من ضعف الإيمان 

العقلائيةّ  حدوده  الفقراء  بعض  يتجاوز  قد  الاجتماعي،  أو  النفسي  الضغط  أو 

والدينيّة والأخلاقيّة، وهو أمرٌ وجدانيٌّ معاش.

هذا المانع أيضًا سيرتفع في دولة الإمام المهديّ ، وسيكون الغنى على 

أعلى مستوياته المتصوّرة، بحيث لا يجد الغنيُّ فقيراً ليعُطيه زكاته، على أنّ العطاء 

منه  سيكون هنيئاً، وكثيراً، ولن يردّ أحدًا جاءه يطلب مالاً. حتى الديون، تلك 

عن    الإمام  سيقضيها  المديون،  بوجه  النهار  وتظلمّ  المضاجع  تقضّ  التي 

أتباعه، والنصوص في ذلك أكثر من أن تحُصى، ومنها التي:

رويَ عن أبي جعفرٍ  يقول: «القائمُ منصورٌ بالرعبِ مؤيدٌ بالنصر، تطوى 

له الأرضُ وتظهرُ له الكنوز، ويبلغُ سلطانه المشرقَ والمغرب، ويظهرُ اللهُ   به 

[١] الاسترآبادي، شرف الدين الحسيني، تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة،٣٤٣/١.

مسعود،  بن  محمد  العياشي،  عن  ح٣٨)   ،٥٤/٥١ الأنوار،  بحار  المجلسي،  العلامة   [٢]

١٩٩/١، ح١٤٥).



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۲۷

ر»[١]. دينَه ولو كره المشركون. فلا يبقى في الأرضِ خراب إلاّ عُمِّ

وعن أبي سعيدٍ الخدري (رضي الله عنه) قال: قالَ رسولُ اللهِ : «ينزلُ 

حتى  منه،  أشدّ  ببلاءٍ  يسمعْ  لم  سلطانهم،  من  شديدٌ  بلاءٌ  الزمانِ  آخرِ  في  بأمتي 

المؤمنُ  يجدُ  الأرضُ جورًا وظلمًا، لا  الرحبة، حتى تملأ  الأرضُ  عليهم  تضيق 

) رجلاً من عترتي، فيملأ الأرضَ  ملجأ يلتجئ إليه من الظلمِ، فيبعث اللهُ (عزَّ وجلَّ

قسطاً وعدلاً، كما مُلئتْ جورًا وظلمًا، يرضى عنه ساكنُ السماءِ وساكنُ الأرض، 

لا تدّخرُ الأرضُ من بذرهِا شيئاً إلاّ أخرجته، ولا السماءُ من قطرهِا شيئاً إلاّ صبهّ 

اللهُ عليهم مدرارًا»[٢].

وعن رسولِ الله  يقول: «لا يزالُ بكم الأمرُ حتى يولد في الفتنةِ والجورِ 

من لا يعرفُ غيرهَا حتى يملأ الأرض جورًا، فلا يقدرُ أحدٌ يقولُ: الله، ثم يبعثُ 

) رجلاً منّي ومن عترتي، فيملأ الأرضَ عدلاً كما ملأها من كانَ قبله  اللهُ (عزَّ وجلَّ

ا، وذلك  جورًا، وتخُرج له الأرضُ أفلاذَ كبدها، ويحثو المالَ حثوًا ولا يعده عدًّ

حيَن يضربُ الإسلامُ بجرانه»[٣].

وعن المفضل بن عمر قال: سمعتُ أبا عبدِ الله  يقول: «إنَّ قائمنَا إذا 

قامَ أشرقتِ الأرضُ بنورِ ربِّها... ويطلبُ الرجلُ منكم من يصله بماله ويأخذُ منه 

زكاته، فلا يجدُ أحدًا يقبلُ منه ذلك، استغنى الناسُ بما رزقهَم اللهُ من فضله»[٤].

فتلخّص ممّا سبق: أنّ المبادئ التي سيوجّه الإمام المهديّ  اهتمامه إليها 

من أجل إحياء النفوس لتعمل بالأخلاق الحسنة عديدة، وما يتعلقّ بهذه المبادئ 

هو الآتي:

[١]   العلامّة المجلسي، بحار الأنوار،١٩١٩/٥٢.

[٢]  المقدسي، يوسف بن يحيى، عقد الدرر، ص٤٤.

للتمكّن  هنا  واستعاره  البعير،  عنق  مقدم  والجران:  الأمالي، ص٥١٣،  الطوسي،  الشيخ    [٣]

والثبات (هامش المصدر).

[٤]  الشيخ المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، الإرشاد، ٣٨١/٢.



٤۲۸

الرجوع إلى الفطرة:  تعُدّ الفطرة الإنسانيّة أساسًا لإحياء الأخلاق، التي . ١

فسرُّت بأنّ الله تعالى خلق الإنسان على معرفة التوحيد وحقّانية الإسلام، وأهل 

. البيت

إعادة . ٢ هي  الأخلاقي  الالتزام  يسهل  ممّا  :إنّ  الصحيحة   العقيدة  إحياء 

الناس إلى الاعتقاد الصحيح بالتوحيد، والنبوة، والإمامة.

الله . ٣ بتدخّل  الاعتقاد    المهديّ  الإمام  يرسّخ  الكونيّة:  الرؤية  وضوح 

تعالى في الكون واستمرار الوحي والتشريع.

الناس نحو المعرفة . ٤ العلم والقضاء على الجهل: من خلال توجيه  نشر 

العباد،  عقول  الله  يجمع  إذ  والديني،  العقلي  إدراكهم  وتوسيع  الصحيحة، 

ويكمل أحلامهم.

نهجًا في . ٥   المهديّ  الإمام  يتبّع  القادة:  من  للأخلاق  العملي  التطبيق 

الأخلاقيةّ لضمان مصداقيةّ  بالمبادئ  بالتقيد  منه  والمقرّبين  نفسه  يلُزم  القيادة 

تطبيقها.

الميثاق الأخلاقي مع الأصحاب: يفرض الإمام المهديّ  على أصحابه . ٦

التزاماتٍ  نفسه  على  يضع  كما  الإسلاميّة،  والشرائع  بالأخلاق  صارمًا  التزامًا 

تضمن العدل والمساواة.

بناء المساجد لنشر المعرفة: لأنّ المساجد هي مراكز لنشر تعاليم القرآن . ٧

الكريم وفق النصوص الصحيحة.

العدالة الاجتماعيةّ، والقضاء على . ٨ إنّ تحقيق  العدل وإزالة الفتن:  إقامة 

المظالم والضغائن بين الناس، متوقفٌ على إزالة الموانع منها، ومنه إزالة الفتن؛ 

ممّا يرسّخ بيئةً أخلاقيّةً سليمة.

القضاء على . ٩  في  يسهم الإمام المهديّ  القلوب:  التآلف بين  تحقيق 

الفتن والعداوات، ممّا يؤدّي إلى وحدة المجتمع الإسلامي على أسس المحبةّ 



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۲۹

والإخاء.

 في . ١٠ المهديّ  الإمام  دولة  تسهم  المجتمع:   وتطوير  العمران  توسيع 

تحسين البنية التحتيّة، بما يشمل توسيع المساجد والمدن؛ ممّا ينعكس إيجاباً 

على الاستقرار الاجتماعي والتطوّر الحضاري.

 ّالمطلب الثالث: نماذج من الأخلاق العملية في دولة الإمام المهدي

لا يمكننا حصر النماذج الأخلاقيّة التي ستطُبّق في دولة الإمام المهديّ ؛ 

إذ لا نحتمل أنّ النصوص قد تعرضّت لكلّ ذلك، على أنّ النصوص التي وصلت 

إلينا هي أقلّ بكثيرٍ ممّا صدر عن أهل البيت، فضلاً عن أننّا لا نتوقع من 

النصوص أن تقوم بعملية إحصاءٍ ومسحٍ ميدانٍي لكلّ التطبيقات الأخلاقيّة آنذاك، 

القاعدة  - جاء على نحو  نتوقع  تذكره – كما  ما  تذكر نماذج، وبعض  وإنّما هي 

العامّة التي يُمكن أن تدخل تحتها تطبيقاتٌ متكثّرة، كما هو حال الأحكام الشرعية 

الكليةّ.

وبعد أن ذكرنا المبادئ الأساسيّة التي ستكون وراء تركيز النفوس على عمل 

الخير، وإنعاشها بترك الشر، يُمكن أن نذكر نماذج جزئيّة لذلك، وبعضها أيضًا لا 

سيخلو من مسحة القاعدة، وهي الآتي:

النموذج الأول: تقديم الواجب على المستحب عند التعارض

لو  وأمّا  معًا،  أدائهما  من  مانع  لا  شرعياّن،  حكمان  والمستحب،  الواجب 

حصل تدافع بينهما، فلا ريب في تقدّم الواجب، إلاّ أنهّ في بعض الأحيان يكون 

التدافع شخصيًّا، وحينها تلُقى مهمة تقديم الواجب على المستحب على المكلَّف، 

كما لو ضاق الوقت عن أداء نافلة الفجر، بحيث كان أداؤها يستلزم خروج الوقت 

المخصص لأداء صلاة الصبح الواجبة، حينها يلزم أن يقدّم الفرض على النافلة 

تقديم  كان  بأن  التعبير-،  إذا صح   – ذلك جماعيًّا  كان  إذا  وأمّا  واضح،  هو  كما 



٤۳۰

المستحب ومزاحمته للواجب صادرًا من مجموعةٍ كبيرةٍ من المؤمنين، مع عدم 

الطواف المستحب،  الفرد في ذلك، وأوضح مثال لذلك هو  الحرمة على  توجّه 

فإنهّ لم نجد فتوى تمنع أو تحرمّ على الفرد أن يطوف مستحبًا وإن كان هناك من 

يريد أن يطوف واجباً.

لكن في مثل هذه الحالة، يُمكن أن يكون لولي الأمر أن يمنع من الطواف 

الواجب، وتحديد موضوع هذا  أداء طوافه  يريد  الفرصة لمن  المستحب لإتاحة 

المعنى يحتاج إلى عمقٍ فقهيّ قد لا يملكه غير المعصوم، وهو ما ورد في بعض 

لمن  الفرصة  لإتاحة  مستحباً  يطوف  الذي  بخروج  يأمر    أنهّ  من  النصوص 

مِنَ  القَْائمُِ  يظُهِْرُ  مَا  قاَلَ:  «أوََّلُ    اللَّه  عَبْدِ  أبَِي  عَنْ  روي  فقد  واجبًا،  يطوف 

العَْدْلِ أنَْ ينَُادِيَ مُنَادِيه أنَْ يسَُلِّمَ صَاحِبُ النَّافِلةَِ لصَِاحِبِ الفَْرِيضَةِ الحَْجَرَ الأسَْوَدَ 

والطَّوَافَ»[١].

النموذج الثاني: عموم العدل

حسن العدل وقبح الظلم ممّا لا يختلف فيه عاقلان، إلاّ أنهّم قد يختلفون 

في بعض التطبيقات؛ ولذا تجد أنّ الظالم يدّعي العدل في ظلمه لخصومه، وقد 

يصدّقه بعض أتباعه، أو حتى قد يعتقدون بعدله في ذلك.

الواقع  فيه خلاف  فإنكّ لن تجد  التطبيق صادرًا من المعصوم،  إذا كان  أمّا 

لكلّ  شاملاً  ا  عامًّ سيكون    الإمام  عدل  أنّ  النصوص  أخبرت  ولذلك  البتة؛ 

الأرض، ولكلّ الأشخاص، وهذا الأمر سيورث الاطمئنان بعدم حيف الحاكم ولا 

. أتباعه على الرعيّة، وهو تطبيقٌ أخلاقيٌّ لا مثيل له إلاّ في دولته

وقد عبرّت النصوص عن هذا المعنى بتعبيراتٍ متعدّدة:

فمنها: شمول عدله وفرضه على الجميع، فلا يسُتثنى منه أحد، وقد عبرّت 

النصوص عن هذا المعنى بدخول العدل أجواف البيوت رغمًا... فعن الفضيل بن 

[١]  الكليني، الكافي (ج٤ ص٤٢٧ باَبُ نوََادِرِ الطَّوَافِ، ح١).



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۳۱

«إنَّ قائمنَا إذا قامَ استقبلَ من جهلِ  يسار، قال: سمعتُ أبا عبدِ الله  يقول:

الناسِ أشدَّ ممّا استقبله رسولُ الله  من جهالِ الجاهلية. قلت: وكيف ذاك؟ 

قال : إنَّ رسولَ الله  أتى الناسَ وهم يعبدون الحجارةَ والصخورَ والعيدانَ 

اللهِ  يتأوّلُ عليه كتابَ  الناسَ وكُلهّم  إذا قامَ أتى  والخشبَ المنحوتة، وإنَّ قائمنا 

بيوتهِم كما  عدلهُ جوفَ  عليهم  ليدخلنّ  واللهِ  أما   : قال  ثم  به،  عليه  يحتجُّ 

يدخلُ الحرّ والقرّ»[١].

ولعلّ في هذا التعبير إشارةً إلى عموم العدل رغمًا على الجميع، ولعلهّ إشارةٌ 

إلى أن العدل يصل حتى إلى داخل الأسرة الواحدة، فرغم أنّ الأسرة يُمكنها أن 

تخفي بعض الظلم داخل أروقتها، إلاّ أنهّ وفي دولة الإمام المهديّ  لا يمكن 

ذلك، بل العدل سيكون شاملاً لها وفي داخلها.

ومنها: إنهاء المحسوبيات، فكون الفرد من المقرّبين للإمام المهديّ  لا 

يعُفيه من تطبيق العدل عليه، فإنْ كان مذنبًا جرى العدل عليه كما يجري على عامّة 

الناس، وهذا لعمري لا تجده إلاّ في دولةٍ يحكمها المعصوم، فقد روي عن هشام 

بن سالم، عن أبي عبد الله  أنهّ قال: «بينا الرجل على رأس القائم يأمر وينهى 

إذ أمر بضرب عنقه، فلا يبقى بين الخافقين شيءٌ إلاّ خافه»[٢].

يتمكنون من خداع  المنافقين لا  أنّ  الحديث  مثل هذا  المقصود من  ولعلّ 

الإمام المهديّ  حتى لو وصلوا إلى مراتب عالية في دولته، ولعلّ المقصود هو 

أنّ أيّ أحدٍ يخرج عن الاستقامة فإنّ العدل يجري عليه حتى لو كان من المقرّبين.

وعلى المنوال نفسه ما ورد من أنهّ يقتل رجالاً من قريش، فإنهّ وإنْ كان يشير 

إلى عداوة قريش له بالخصوص، إلاّ أنهّ يشير أيضًا إلى أنّ العلاقات النسبيّة لن 

تكون مانعًا من تطبيق العدل في دولته ، وقد روي عن بشر بن غالب الأسدي، 

[١]  النعماني الغَيبة، ص٣٠٧، باَب ١٧ ما جاء فيما يلقى القائم ويستقبل من جاهلية الناس، 

وما يلقاه الناس قبل قيامه من أهل بيته، ح١.

[٢]  النعماني، الغَيبة، ص٢٤٦، ب١٣ ح٣٢.



٤۳۲

قال: «قال لي الحسين بن علي : يا بشر، ما بقاء قريش إذا قدم القائم المهديّ 

منهم خمسمائة رجلٍ، فضرب أعناقهم صبراً، ثم قدم خمسمائة فضرب أعناقهم 

صبراً، ثم خمسمائة فضرب أعناقهم صبراً، قال: فقلت له: أصلحك الله، أيبلغون 

ذلك؟ فقال الحسين بن علي : إنّ مولى القوم منهم... »[١].

وفي هذا النصّ إشارةٌ إلى أنّ (مولى القوم منهم) بمعنى أنّ من يتولىّ قريشًا 

أو غيرهم فإنهّ يعُدّ منهم، وهو ما تؤكّده النصوص الدينيّة، وأوضح مثالٍ على ذلك 

 ، لذراري قتلة الإمام الحسين في القضية المهدويةّ ما روي في سبب قتله

بنِْ  عَليِِّ  الَحَْسَنِ  لأِبَِي  قلُتُْ  قاَلَ:   ، الَهَْرَوِيِّ صَالحٍِ  بنِْ  لاَمِ  الَسَّ عَبْدِ  عَنْ  فقد روي 

 ِادِق مُوسىَٰ الَرِّضَا : ياَ بنَْ رسَُولِ الَله، مَا تقَُولُ فيِ حَدِيثٍ رُوِيَ عَنِ الَصَّ

 : َبِفِعَالِ آباَئهَِا»، فقََال  ِأنََّهُ قاَلَ: «إذَِا خَرَجَ الَقَْائمُِ قتَلََ ذَرَارِيَّ قتَلَةَِ الَحُْسَيْن

«هُوَ كَذَلكَِ»، فقَُلتُْ: فقََوْلُ الَله  :وَلاَ تزَِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أخُْرَىٰ [الأنعام: ١٦٤]، 

أقَوَْالهِِ، لكَِنَّ ذَرَارِيَّ قتَلَةَِ الَحُْسَيْنِ يرَضَْوْنَ  مَا مَعْنَاهُ؟ فقََالَ: «صَدَقَ الَلهُ فيِ جَمِيعِ 

أفَعَْالَ آباَئهِِمْ وَيفَْتخَِرُونَ بِهَا، وَمَنْ رضيََِ شَيْئاً كاَنَ كمََنْ أتَاَهُ، وَلوَْ أنََّ رجَُلاً قتُِلَ فيِ 

اَ  يكَ الَقَْاتلِِ، وَإنِمَّ المَشرَْقِِ فرَضيََِ بِقَتلِْهِ رجَُلٌ فيِ المَغَْربِِ لكََانَ الَرَّاضيِ عِنْدَ الَله شرَِ

يقَْتلُهُُمُ الَقَْائمُِ إذَِا خَرَجَ لرِضَِاهُمْ بِفِعْلِ آباَئهِِمْ...»[٢].

بفقراتٍ  أصحابه  على  الميثاق    المهديّ  الإمام  أخذ  أنّ  عن  فضلاً  هذا 

ببهارج  التأثر  وعدم  بالزهد  هو  والتزامه   ،- ذلك  في  النصّ  ذكر  تقدم   – متعدّدة 

الدنيا وسلطتها، هذا بنفسه كافٍ ليأس ذوي المآرب الملتوية من الحصول على 

استثناءاتٍ لهم، أو الحصول على إجازاتٍ بارتكاب المخالفات في تلك الدولة 

العادلة.

[١]  المصدر نفسه، ص ٢٤٠، ب١٣، ح٢٣.

[٢]   الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ٢٢٩/١/ باب ١٦٤/ ح ١.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۳۳

النموذج الثالث: التكافل الاجتماعي (يقضي الدين) مثلاً

لا يتوقفّ التكافل الاجتماعيّ في دولة الإمام المهديّ  عند حدود الزكاة 

مهما  المؤمنين  ديون  قضاء  الدولة  تتكفل  وإنّما  الفطرة،  وزكاة  الأموال  وخمس 

عظمت أو صغرت، وهذا التطبيق الأخلاقي لا تجده في دولة اليوم، ولن نجده إلاّ 

 : لَ قال للإمامِ الصا دق في دولة يحكمها المعصوم . فقد روي أنّ المفضَّ

«يا مولاي، من ماتَ من شيعتِكم وعليه دينٌ لإخوانه ولأضداده كيفَ يكون؟ قالَ 

الصادق : أوَّلُ ما يبتدئُ المهديُ  أنْ ينُادي في جميعِ العالم: ألاَ من له 

عندَ أحدٍ من شيعتنا دَينٌ فليذكره، حتَّى يردَّ الثومةَ والخردلة، فضلاً عن القناطيرِ 

ةِ والأملاك، فيوفيّه إياّه»[١]. المقُنطرة من الذهبِ والفضَّ

النموذج الرابع: آداب وأخلاقيات الحرب

من  التخلصّ  مجال  في  الظلمة  من  كثيرٍ  هدف  هو  الوسيلة  تبرّر  الغاية 

في  نشاهده  واقع  والكبير،  الصغير  وقتل  واليابس،  الأخضر  فإحراقُ  أعدائهم، 

الكثير من الحروب، وقد حفظ لنا التاريخ وثائق سوداء، وأخبرنا بأخرى مثلها تقع 

في المستقبل.

ا مَوْلدُِ مُوسىَ ، فإَِنَّ فِرْعَوْنَ لـَماَّ وَقفََ عَلىَ  عن الإمامِ الصادق : «أمََّ

أنََّ زَوَالَ مُلكِْهِ عَلىَ يدَِهِ، أمََرَ بِإِحْضَارِ الكَْهَنَةِ، فدََلُّوهُ عَلىَ نسََبِهِ، وَأنََّهُ يكَُونُ مِنْ بنَِي 

إِسرَْائيِلَ، وَلمَْ يزَلَْ يأَمُْرُ أصَْحَابهَُ بِشَقِّ بطُوُنِ الحَْوَامِلِ مِنْ نسَِاءِ بنَِي إِسرَْائيِلَ، حَتَّى 

 َرَ عَليَْهِ الوُْصُولُ إلىَِ قتَلِْ مُوسى ينَ ألَفَْ مَوْلوُدٍ، وَتعََذَّ قتَلََ فيِ طلَبَِهِ نيَِّفًا وَعِشرِْ

يَّاهُ، وكََذَلكَِ بنَُو أمَُيَّةَ وَبنَُو العَْبَّاسِ، لـَماَّ وَقفَُوا عَلىَ أنََّ  بِحِفْظِ اللهِ (تبَاَركََ وَتعََالىَ) إِ

العَْدَاوَةَ،  ناَصَبوُناَ  مِنَّا،  القَْائمِِ  يدَِ  مِنْهُمْ عَلىَ  وَالجَْبَابِرةَِ  الأْمَُراَءِ  وَمُلكِْ  مُلكِْهِمْ  زَوَالَ 

مِنْهُمْ فيِ الوُْصُولِ  وَإِباَدَةِ نسَْلِهِ طمََعًا    ِوَوَضَعُوا سُيوُفهَُمْ فيِ قتَلِْ آلِ الرَّسُول

) أنَْ يكَْشِفَ أمَْرهَُ لوَِاحِدٍ مِنَ الظَّلمََةِ إلاَِّ أنَْ يتُِمَّ  إلىَِ قتَلِْ القَْائمِِ، وَيأَبَْى اللهُ (عزَّ وجلَّ

[١] بحار الأنوار للمجلسي: ج٥٣ص ٣٤.



٤۳٤

نوُرهَُ  وَلوَْ كَرهَِ المشرُْكُِونَ...»[١].

في سياق ذكر جرائم    أمير المؤمنين  وجاء في مرسلة المقدسي عن 

السفياني وما يفعله من الفواحش وسفك الدم الحرام، أنّ الملائكة تضجّ إلى الله 

تعالى، فيأمر الله تبارك وتعالى جبرئيل بأن ينادي من على سور مسجد دمشق بأنّ 

دمشق  «فإذا دخل الفَرَج والغوث قد جاء لأمة النبي الأكرم ، فقد جاء فيها:

اعتكف على شرب الخمر والمعاصي، ويأمر أصحابه بذلك، ويخرج السفياني 

وبيده حربة، فيأخذ امرأة حاملاً، فيدفعها إلى بعض أصحابه، ويقول: افجر بها 

فلا  أمه،  بطن  من  الجنين  فيسقط  بطنها،  ويبقر  ذلك  فيفعل  الطريق،  وسط  في 

 ( الله (عزَّ وجلَّ يقدر أحد أن يغيّر ذلك، فتضطرب الملائكة في السماء، فيأمر 

جبريل  فيصيح على سور مسجد دمشق: ألا قد جاءكم الغوث يا أمة محمد، 

قد جاءكم الغوث يا أمة محمد، قد جاءكم الفَرَج، وهو المهديّ ، خارج من 

مكة، فأجيب وه»[٢].

روي أنهّ يبعثُ السفياني جيشًا إلى المدينة، فيأمرُ بقتلِ كُلِّ من كانَ فيها من 

النبيّ  فكان  الرفض،  أشدّ  الإسلام  رفضه  أمرٌ  وهذا  الحبالى[٣].  حتى  هاشم  بني 

الأكرم  يوصي جنوده عندما يرسلهم في مهمةٍ عسكريةٍّ فيقول: «انطلقوا بسمِ 

اللهِ وباللهِ وعلى ملةِّ رسولِ الله، لا تقتلوا شيخًا فانياً، ولا طفلاً صغيراً، ولا امرأةً، 

ولا تغلوا وضموا غنائمكم، وأصلحوا وأحسنوا إنّ الله يحبّ المحسنين»[٤].

وفيِ حَدِيثِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بنِْ جُنْدَبٍ عَنْ أبَِيه أنََّ أمَِيَر المُْؤْمِنِيَن  كَانَ يأَمُْرُ 

ناَ فيََقُولُ: «لاَ تقَُاتلِوُا القَْوْمَ حَتَّى يبَْدَؤُوكُمْ؛ فإَِنَّكُمْ بِحَمْدِ  فيِ كُلِّ مَوْطِنٍ لقَِينَا فِيه عَدُوَّ

ةٌ لكَُمْ أخُْرَى، فإَِذَا هَزمَْتمُُوهُمْ  ةٍ، وترَكُْكُمْ إِيَّاهُمْ حَتَّى يبَْدَؤُوكُمْ حُجَّ اللَّه عَلىَ حُجَّ

[١] كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٣٥٤، ب٣٣، ح٥٠.

[٢]  عقد الدرر للمقدسي: ص٩٤.

[٣]  الملاحم والفتن، السيد ابن طاووس: ص١٢٦، باَب ١٠٩، ح١٣٠. وهي ضعيفة السند.

[٤]   كنز العمال للمتقي الهندي (ج٤ ص ٣٨٢ ح١١٠١٣).



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۳٥

فلاََ تقَْتلُوُا مُدْبِراً، ولاَ تجُْهِزوُا عَلىَ جَرِيحٍ، ولاَ تكَْشِفُوا عَوْرةًَ، ولاَ تُمثَِّلوُا بِقَتِيلٍ»[١].

فِيهِمْ  يرةَُ  السِّ أنهّ قال في حديثٍ طويل: «وكَانتَِ    الصادق  وعن الإمام 

مِنْ أمَِيرِ المُْؤْمِنِيَن  مَا كَانَ مِنْ رسَُولِ اللَّه  فيِ أهَْلِ مَكَّةَ يوَْمَ فتَحِْ مَكَّةَ فإَِنَّه 

آمِنٌ،  فهَُوَ  سِلاَحَه  ألَقَْى  آمِنٌ، ومَنْ  فهَُوَ  باَبهَ  أغَْلقََ  مَنْ  يَّةً، وقاَلَ:  ذُرِّ لهَُمْ  يسَْبِ  لمَْ 

وكَذَلكَِ قاَلَ أمَِيُر المُْؤْمِنِيَن (صلوات الله عليه) يوَْمَ البَْصرْةَِ ناَدَى فِيهِمْ لاَ تسَْبوُا لهَُمْ 

باَبهَ، وألَقَْى سِلاَحَه  أغَْلقََ  مُدْبِراً، ومَنْ  تتَبَْعُوا  جَرِيحٍ، ولاَ  عَلىَ  تجُْهِزوُا  يَّةً، ولاَ  ذُرِّ

فهَُوَ آمِنٌ»[٢].

وعلى هذا المنوال سيكون الإمام المهدي  في حروبه ومعاركه، فالأخلاق 

حاضرةٌ فيها بمعنى الكلمة، حتى إنهّ رويَ عن أبي جعفر  قال: «يبُايعَُ القائمُ 

المدينة  نحوَ  يسيُر  ثم  مكّة،  ويستعملُ على  وسُنّةِ رسوله،  اللهِ  كتابِ  بمكّة على 

ذلك...»[٣].  على  يزيدُ  ولا  المقاتلة،  فيقتلُ  إليهم  فيرجعُ  قتل،  عاملهَ  أنَّ  فيبلغه 

لا  فإنهّ  وأمّا غيرهم  يقُاتله،  من  إلاّ  يقُاتل  لا    أنهّ  وتؤكّد على  تصرّح  فالرواية 

يتعرضّ لهم البتة، وهذه أخلاق سلسل النبوة وفرع الإمامة.

ومن الآداب أنهّ  لا يبدأ خصومه بقتال، بل يبدو من بعض النصوص أنهّ 

يأمر أصحابه بالرجوع التكتيكي أمام العدو[٤]، ولعلهّ من باب إرادة هدايتهم من 

فإذا ما رآهم مصرّين على قتله وقتاله،  يبتعد عن قتالهم،  دون قتال، فيحاول أن 

فلا مناص من منازلتهم القتال. فقد جاء في الرواية عن أبي جعفر  في سياق 

أنَّه سيتَّخذ  السفياني   لملاقاة جيش  المهدي  الإمام  تحرُّك جيش  حديثه عن 

بِالنُّخَيْلةَِ،    إِبرْاَهِيمَ  مَسْجِدِ  إلىَِٰ  ينَْتهَِيَ  حَتَّى   . ..»  : قاَلَ  النخيلة،  طريق 

[١]  الكليني، الكافي، ٣٦/٥، باَبُ مَا كَانَ يوُصيِ أمَِيُر المُْؤْمِنِيَن  بِه عِنْدَ القِْتاَلِ، ح٣.

[٢] المصدر نفسه، ١٢/٥، باَبُ وُجُوه الجِْهَادِ، ح٢.

[٣]  العلامّة المجلسي، بحار الأنوار،٣٠٨/٥٢.

[٤]  وهو ما فسرهّ به الجوهري، ففي البحار (ج٥٢ ص٣٤٦): قال الجوهري: «مطاردة الأقران في 

الحرب حمل بعضهم على بعض يقال: هم فرسان الطراد، وقد استطرد له وذلك ضرب من المكيدة».



٤۳٦

، فيََخْرُجُ إِليَْهِ مَنْ كاَنَ بِالكُْوفةَِ مِنْ مُرْجِئِهَا وَغَيْرهِِمْ مِنْ جَيْشِ  فيَُصَليِّ فِيهِ رَكعَْتيَْنِ

أبَوُ  قاَلَ  عَليَْهِمْ»،  كرُّوا  يقَُولُ:  ثمَُّ  لهَُمْ،  اسِْتطَرْدُِوا  لأِصَْحَابِهِ:  فيََقُولُ  فْياَنِيِّ،  الَسُّ

جَعْفَرٍ : «وَلاَ يجَُوزُوا وَالَله الَخَْنْدَقَ مِنْهُمْ مُخْبرٌِ»[١].

وهذا أدبٌ موروثٌ منه عن آبائه ، فقد روى الشيخ المفيد قال: «ورام 

مسلم بن عوسجة أن يرميه بسهم فمنعه الحسين من ذلك، فقال له: دعني حتى 

 : أرميه فإنّ الفاسق من عظماء الجبارين، وقد أمكن الله منه. فقال له الحسين

«لا ترمه، فإنّي أكره أن أبدأهم»[٢].

ا، ومنها: والخلاصة: أنّ التطبيقات الأخلاقيّة في الدولة المهدويةّ كثيرةٌ جدًّ

سيتم . ١  ، المهدي  الإمام  دولة  في  المستحب:  على  الواجب  تقديم 

الالتزام بتقديم الفرائض على النوافل عند التعارض العام، لا إلافردي، حتى لو 

كان ذلك يتطلب تدخّل ولي الأمر لتنظيم أولويات العبادات.

تحقيق العدل الشامل: عموم العدل قاعدةٌ أساسيّةٌ تشمل الجميع دون . ٢

القوانين  تطبيق  امتيازات خاصّة، وسيتم  تمييز، بحيث لا تمنح المحسوبيّات 

على الجميع، بما فيهم المقرّبون من الإمام.

التكافل الاجتماعي: ستتكفل الدولة المهدويةّ بسدّ احتياجات الفقراء وقضاء . ٣

ديون المؤمنين، ما يضمن عدالةً اقتصاديةًّ وتضامنًا اجتماعيًّا لم يسبق له مثيل.

مظاهر . ٤ من  مظهرٌ  المهدويةّ  الدولة  القتال:  في  والرحمة  الحرب  آداب 

أخلاقيّات الحرب الواضحة، حيث سيتم تجنّب قتل النساء والأطفال والمدنيين، 

. وأمير المؤمنين ، ّكما كان الحال في سيرة النبي

والمنافقين . ٥ الظالمين  مع  بحزم  التعامل  والمنافقين:  الظلم  القضاء على 

[١]  العيّاشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ٥٩/٢/ ح ٤٩.

[٢]  الشيخ المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، الإرشاد، ٩٦/٢.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۳۷

الذين يحاولون خداع الناس، ولن يتمكّنوا من استغلال مناصبهم أو قربهم من 

السلطة للإفلات من العدل.

التوصيات

أسسٍ . ١ على  الدولة  بناء  ضرورة  الحكم:  منظومة  في  الأخلاق  ترسيخ 

أخلاقيّةٍ راسخةٍ تضمن العدل والمساواة بين جميع أفراد المجتمع.

تعزيز التربية الأخلاقيّة :نشر الوعي الأخلاقي بين الأفراد منذ الصغر من . ٢

خلال المناهج التعليميّة والمؤسّسات الدينيّة والثقافيّة.

تحقيق العدالة الاجتماعيّة: ضمان تكافؤ الفرص للجميع والقضاء على . ٣

جميع أشكال التمييز، بحيث يسود العدل في كلّ مجالات الحياة.

إعلاء قيمة الواجب على المستحب: التأكيد على ضرورة تقديم المصالح . ٤

العامة والواجبات الأساسيّة على الأمور الثانويةّ والمستحبّة، خاصّة في الشؤون 

الدينيّة والاجتماعيةّ.

رعاية . ٥ تضمن  اقتصاديةٍّ  سياساتٍ  وضع  الاجتماعي:  التكافل  تعزيز 

المحتاجين وقضاء ديون المعسرين لتحقيق مجتمعٍ متماسكٍ ومتعاون.

إرساء مبادئ النزاهة في القيادة: على القادة أن يكونوا قدوةً في التمسّك . ٦

بالقيم الأخلاقيةّ؛ ممّا يعزز ثقة الناس بالحكومة، ويضمن استقرار الدولة.

في . ٧ الإنسانيةّ  بالقوانين  الالتزام  ضرورة  والسلم:  الحرب  آداب  تبنّي 

كما  بالمدنيين،  الأذى  وإلحاق  الظلم  تجنّب  يتم  بحيث  المسلحّة،  النزاعات 

. وأمير المؤمنين ، ّكان نهج النبي

المفسدين، . ٨ ضدّ  الصارمة  الرقابة  تفعيل  والانحراف:  الفساد  مكافحة 

ووضع آلياتٍ واضحةٍ لمحاربة الظلم واستغلال السلطة.

نشر ثقافة الاحترام والتسامح :تعزيز الاحترام المتبادل بين جميع فئات . ٩



٤۳۸

المجتمع، وترسيخ قيم التسامح بين الأفراد لضمان بيئةٍ اجتماعيّةٍ سليمة.

تطبيق . ١٠ تمنع  التي  العوائق  إزالة  على  :العمل  والاستقرار  الأمن  تحقيق 

تعزّز  بيئةٍ  ضمان  أجل  من  والظلم،  والجهل  الفقر  مثل  الأخلاقيّة،  المبادئ 

الفضيلة والسلوك القويم.

الخاتمة

إنّ الدولة المهدوية تمثلّ النموذج الأمثل لتحقيق القيم الأخلاقيّة على أرض 

القانون بروح  العدالة والمساواة في أرقى صورها، ويطُبّق  الواقع، حيث تتجسد 

العدل والإنصاف، ومن خلال المبادئ والتطبيقات التي ستعُتمد في هذه الدولة، 

ستتحقق بيئة اجتماعيّة قائمة على التكافل والتسامح والاحترام المتبادل.

الأفراد  من  مشتركًا  جهدًا  يتطلبّ  المثالي  المجتمع  هذا  مثل  تحقيق  إنّ 

تعيق  التي  العقبات  وإزالة  الأخلاقي،  الوعي  تعزيز  يتم  بحيث  والمؤسّسات، 

وبذلك،  الناس.  بين  والإحسان  الخير  ثقافة  نشر  على  والعمل  العدالة،  تحقيق 

القيم  إقامة مجتمع فاضل تسوده  به في  يحُتذى  الدولة المهدويةّ نموذجًا  تكون 

النبيلة والمبادئ الإلهيةّ السامية.



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤۳۹

المصادر

بعد كتاب الله المجيد

سة صاحب الأمر، أصفهان.. ١  ابن طاووس، الملاحم والفتن، ط ١، ١٤١٦هـ، مؤسَّ

الإمام . ٢ مدرسة  أمير،  مطبعة   ،١٤٠٧ ط١،  الحسيني،  الدين  شرف  الاسترآبادي،   

المهدي، قم.

 البخاري، صحيح البخاري، ١٤٠١هـ، دار الفكر، بيروت.. ٣

الحسيني . ٤ الدين  جلال  تحقيق  المحاسن،  خالد،  بن  محمد  بن  أحمد  البرقي،   

ث، ١٣٧٠، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران. المحدِّ

العلم . ٥ دار   ،١٤٠٧ ط٤،  العطاّر،  الغفور  عبد  أحمد  تحقيق  الصحاح،  الجوهري،   

للملايين، بيروت.

منشورات . ٦  ،١٣٧٠ ط١،  الدرجات،  بصائر  مختصر  سليمان،  بن  الحسن  الحليّ،   

المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف.

الدكتور صبحي صالح، ط١، ١٣٨٧، . ٧ نصّه  البلاغة، ضبط  نهج  الرضي،  الشريف   

بيروت.

 الشيخ الصدوق، علل الشرائع، تحقيق محمّد صادق بحر العلوم، ١٣٨٥، منشورات . ٨

المكتبة الحيدريةّ ومطبعتها، النجف الأشرف.

١٤٠٥، . ٩ الغفّاري،  أكبر  عليّ  تحقيق  النعمة،  وتمام  الدين  كمال  الصدوق،  الشيخ   

سة النشر الإسلامي، قم. مؤسَّ

سة البعثة، ط١، ١٤١٤، دار الثقافة، قم.. ١٠  الشيخ الطوسي، الأمالي، تحقيق مؤسَّ

١٤١١، . ١١ ط١،  ناصح،  أحمد  عليّ  الطهراني،  الله  عبد  تحقيق  الغَيبة،   ،----------  

سة المعارف الإسلاميَّة، قم. بهمن، مؤسَّ

 -----------، تهذيب الأحكام، ت حسن الخرسان، ط٣، ١٣٦٤ش، خورشيد، دار . ١٢

الكتب الإسلاميةّ، طهران.

 الشيخ الكليني، الكافي، ت علي أكبر الغفاري، ط٥، ١٣٦٣ش، مط حيدري، دار . ١٣

الكتب الإسلاميةّ، طهران.



٤٤۰

سة آل البيت، ط٢، . ١٤  الشيخ المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان الإرشاد، تحقيق مؤسَّ

١٤١٤، دار المفيد، بيروت.

 الشيخ محمد السند، الرجعة بين الظهور والمعاد، - الطبعة الأولى.. ١٥

مطبعة . ١٦  ،١٤٠٤ باغي،  كوجه  ت  الدرجات،  بصائر  الحسن،  بن  محمّد  الصفّار،   

الأحمدي، منشورات الأعلمي، طهران.

سة الوفاء، بيروت.. ١٧ مة المجلسي، بحار الأنوار، ط٢ المصحَّحة، ١٤٠٣، مؤسَّ  العلاَّ

المعارف . ١٨ سة  مؤسَّ  ،١٤١١ ط١،  المهدي،  الإمام  أحاديث  معجم  الكوراني،  عليّ   

الإسلاميَّة، قم.

المحلاّتي، . ١٩ الرسولي  هاشم  تحقيق  العياشي،  تفسير  مسعود،  بن  محمد  العياشي،   

المكتبة العلمية الإسلاميَّة، طهران.

منشورات . ٢٠ الخرسان،  مهدي  محمّد  تحقيق  الواعظين،  روضة  النيسابوري،  الفتاّل   

الشريف الرضي، قم.

 القمي، علي بن إبراهيم، تفسير القمي، ت طيب الجزائري، ط٣، ١٤٠٤، مؤسسة . ٢١

دار الكتاب، قم.

 المتقّي الهندي، كنز العمّال، ت بكري حياني، ١٤٠٩، مؤسسة الرسالة، بيروت.. ٢٢

 المروزي، نعيم بن حمّاد، الفتن، تحقيق سهيل زكّار، ١٤١٤، دار الفكر، بيروت.. ٢٣

 المقدسي، يوسف بن يحيى، عقد الدرر، انتشارات نصائح.. ٢٤

 النعماني، الغيبة، تحقيق فارس حسّون كريم، ط ١، ١٤٢٢هـ، مهر، أنوار الهدى.. ٢٥



� ����¬�� ������ Á � ����ÎÅ� �����٤٤۱




