
 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۱۱

 �ÍÅ‚∏\;‹]Ÿ˝’;Ï�Ë‚Œ ’\;k]¬ËÕÊi’\
ÈŸ]Ÿ¸\;„Œ ’\;áÁá¬hÂ;:ÁÅ’\;„ËpÊi’\;Ød;

أ.د. السید عبد الکریم حسن  پور(*)

(*) متخصّص في التاريخ الإسلامي، جامعة المصطفى العالميّة / قم المقدّسة.



۲۱۲

� �����

الأئمةُ  استعملها  التي  الاتصال  وسائل  أهمّ  من  التوقیعات  تعُدّ 

فيها  كان  التي  الفترات  خلال  أتباعهم  مع  تواصلهم  في    المعصومون 

دورًا جوهريًّا  التوقيعاتُ  هذه  أدّت  وقد  متعذّرًا.  الإمام  إلى  المباشر  الوصول 

في توجيه المجتمع الشيعي، كما اعتمُدت بوصفها مصادرَ موثوقةً في استنباط 

والعَقَديةّ  العلميةّ  الأسئلة  كانت  الصغرى  الغَيبة  فخلال  الفقهيّة،  الأحكام 

نوّابه  عبر   ّالمهدي الإمام  إلى  الشيعة  يرُسلها  رسائل  في  تدُوَّن  والفقهيّة 

ثم  بأجوبته، ومن  مذيلّةٍ  توقيعاتٍ  الإمامُ ردوده عليها في صورة  الأربعة، ليرد 

تعُاد إلى أصحابها بوساطة النواب.

تهدف هذه الدراسةُ إلى تسليط الضوء على مكانة التوقيعات الفقهيةّ للإمام 

المهدي  ضمن المنظومة الفقهيّة الإماميّة، وبيان دورها في عمليّة الاجتهاد 

وتطوّر الفقه الشيعيّ، من خلال جمع هذه التوقيعات وتحليل مضامينها، ولا 

سيَّما أنَّ بعضها صيغ بألفاظٍ مبهمةٍ نظراً للظروف الأمنيّة المحيطة بها.

تكشفُ نتائجُ البحث أنَّ التوقيعاتِ الفقهيّةَ للإمام المهديّ  لم تقتصر 

على العبادات، بل امتدّ تأثيرهُا إلى القضايا الاجتماعيّة والاقتصاديةّ والقضائيّة، 

والمعاملات،  والوقف،  بالخُمس،  كالحُكم  مسائلَ  في  إليها  استنُد  حيث 

الفتوى والاستنباط،  مُعتبرَاً في  فقهيًا  الشخصيّة؛ ممّا جعلها مرجعًا  والأحوال 

المجتمع  ربط  في  دورها  إلى  إضافةً  التوقيعات،  هذه  أنَّ  الدراسةُ  تظُهر  كما 

الاستنباط  عمليّة  لاستمرار  رصينةً  أسُسًا  أرستْ  الدينيّة،  بالمرجعيّة  الشيعيّ 

الفقهيّ في عصر الغيبة، وأسهمت بشكلٍ ملحوظٍ في تطوّر الفقه الإماميّ، ولا 

تزالُ تعُدّ من المصادر المعتمدة في الاجتهاد والاستنباط الفقهيّ الإماميّ. 

الكلمات المفتاحيّة:

الصغرى،  الغَيبة  الإماميّ،  الفقه   ،المهدي الإمام  الفقهيّة،  التوقيعات   

الاجتهاد، استنباط الأحكام.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۱۳

المقدّمة

 دراسة المسار التاريخيّ لتبليغ معارف أهل البيت  تظُهر أنَّ الجزء الأكبر 

من هذه الجهود العلميّة تحقّق من خلال وسائل متعدّدة، أبرزها جلسات السؤال 

الاستفسارات  جانب  إلى  الفكريةّ،  والندوات  العلميّة،  والمناظرات  والجواب، 

والاستفتاءات الكتابيّة التي كان يرفعها شيعة أهل البيت إلى أئمتهم. هذه الوسائل 

كانت تشكّل الأسس الرئيسية لنقل المعارف الدينيّة والفقهيّة، حيث كانت القضايا 

ممّا  شفهيّ؛  أو  كتابّي  بشكلٍ  عليها  الإجابات  وتسُجل  تطُرح  والفكريةّ  الشرعيّة 

أسهم في تعزيز الفهم العميق لتعاليم أهل البيت  في تلك الحقبة.

التحديات السياسيّة والاجتماعيّة في حقبتي إمامة الإمام   لكن مع تصاعد 

علي الهادي، والإمام الحسن العسكري ، أصبحت وسائل التواصل المباشر 

وزيادة  الجغرافيّة  المسافات  اتسّاع  ومع  الصعوبة،   الأئمة وشيعتهم شديدة  بين 

المناطق النائيّة التي كان يقطنها أتباع أهل البيت، أصبحت ضرورة تبنّي أسلوبٍ 

الوحيد  الخيار  هو  الكتابي  الأسلوب  أصبح  هنا  ومن  ملحًا؛  أمراً  بديلٍ  تواصليٍّ 

تبادلات  خلاله  من  تمحورت  حيث  وشيعته،  الإمام  بين  للتواصل  والأساسيّ 

المعارف والاستفتاءات الشرعيةّ بين الطرفين، فكان الإمام يكتب الإجابات على 

الأسئلة تحت النصوص أو في هامشها، وأصبح هذا الأسلوب يعُرف بـ (التوقيع)، 

وهو مصطلح يعكس الطابع الرسميّ والشرعيّ لهذه المراسلات.

قبل  من  والتوقيع  الكتابيّة  المراسلات  من  الأسلوب  هذا  انتشار  إنّ 

 العسكريّ  والإمام  الهادي  الإمام  إمامة  حقبة  بدأ في  الذي   ، الأئمةّ 

ترك أثراً بالغًا في تاريخ الفكر الشيعيّ؛ فقد أسهم بنحوٍ كبيرٍ في بناء منظومةٍ فقهيّةٍ 

 ، وفكريةٍّ متكاملة. ومع بداية الغَيبة الصغرى للإمام الحجّة ابن الحسن المهدي



۲۱٤

أصبح هذا النموذج أسلوباً شائعًا ومعروفاً بين الشيعة؛ ممّا جعله الأداة الأساسيةّ 

للتواصل مع الإمام خلال غَيبته، حيث كان الوصول المباشر إليه مستحيلاً.

الصغرى، ومن  الغَيبة  فترة  التي شهدتها  الكبيرة  التحدياّت  أنَّ  الواضح  من 

أبرزها صعوبة التواصل المباشر مع الإمام، وكذلك فترات الانقطاع الطويلة في 

الحال إلى  التي تراوحت بين ١٠ إلى ٢٥ عامًا، أدّت بطبيعة  التوقيعات  صدور 

كان  التي  بالفترات  مقارنةً  إليه،  هة  الموجَّ والأسئلة  المراسلات  حجم  تقليص 

فيها التواصل المباشر ممكنًا وميسورًا؛ وبناءً على ذلك، فإنَّ ما ورد في المصادر 

الدين، والإرشاد، والغَيبة للطوسي،  الحديثيّة الشيعيّة الأوليّة كـ(الكافي، وكمال 

الأنوار،  (بحار  مثل  المتأخّرة  الموسوعات  عن  فضلاً  للطبرسي)،  والاحتجاج 

وسائل الشيعة، والوافي، ومستدرك الوسائل)، من توقيعاتٍ تتعلقّ بمسائل عَقَديةٍّ، 

فقهيّةٍ، أخلاقيّةٍ واجتماعيّةٍ، لا يتجاوز المائة توقيع. 

التحدّيات  مع طبيعة  منسجمًا  يبدو في ظاهره  قد  الوارد  الكمّ  أنّ هذا  ومع 

التي اتسّمت بها تلك المرحلة، إلاّ أنهّ يظلّ دون المستوى المنتظرَ إذا ما نظُر إليه 

وهي  عامًا،   ٦٩ نحو  استمرتّ  التي  الصغرى،  للغَيبة  الزمني  الامتداد  سياق  في 

مدّةٌ طويلةٌ تحُتمّ — رغم جميع الموانع — توقعّ وجود كمٍّ أكبر من المراسلات 

بما  التفاوت  هذا  تفسير  يمكن  وعليه،  وشيعته؛  الإمام  بين  المتبادلة  والأسئلة 

يحُتمل من ضياع قسمٍ من تلك المراسلات بمرور الزمن، أو بعدم تدوينها أصلاً 

في المصادر التي وصلت إلينا.

بیان المسألةأ. 

تعُدّ فترة الغَيبة الصغرى مرحلةً مفصليّةً وحسّاسةً في تاريخ الفكر الشيعيّ، 

الشيعيّ.  والمجتمع  الإمام  بين  العلاقة  طبيعة  في  جوهريًّا  تغيّراً  شهدت  حيث 

وكلاء  عبر  المباشرة  غير  الوسائل  إلى  المباشر  الحضور  من  التواصل  انتقل  إذ 

إمكانيةّ  في  فجوةً  أوجد  عامًا،   ٦٩ حوالي  أمده  طال  الذي  التغيير  هذا  الإمام. 



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۱٥

الوصول المباشر إلى الإمام لطرح الأسئلة العَقَديةّ والفقهيّة، خاصّة تلك المتعلقة 

بالتكاليف العباديةّ والواجبات الدينيّة اليوميّة التي كان الشيعة في حاجةٍ ماسّةٍ إلى 

معرفة حكمها الشرعي من الإمام نفسه.

مع  للتواصل  بديلةٍ  آلياتٍ  إيجاد  الضروري  من  أصبح  الظروف،  هذه  وفي 

الإمام، حيث برز التواصل الكتابي كأداة حيويةّ وفعّالة. من خلال هذه الوسيلة، 

نوّابه  أو  الإمام  إلى  والعبادات  الشريعة  بمسائل  المتعلقة  الأسئلة  توُجّه  كانت 

أصبحت   ، ثمََّ ومن  بالتوقيعات.  تعُرف  رسميةٌ  إجاباتٌ  لها  ويكُتب  الموثوقين، 

تلك  وتطويره خلال  الشيعيّ  الفقه  بناء  الأهميّة في  بالغ  التوقيعات مصدرًا  هذه 

المرحلة، حيث كانت تشكّل المرجعيّة الأساسيةّ التي يستند إليها علماء الشيعة 

في استنباط الأحكام الشرعيّة وتوجيه الفتاوى.

في هذا السياق، يطرح هذا البحث تساؤلاً حول كيفيّة تأثير توقيعات الإمام 

في تطوير الفقه الشيعيّ في فترة الغَيبة الصغرى، ومدى استفادة الفقهاء من هذه 

التوقيعات في استنباط الأحكام الشرعيّة وتوجيه الأمّة في القضايا الدينيّة المعقّدة 

التي كانت تثار في تلك الحقبة.

الضرورة والأهدافب. 

تكمن أهميّة البحث في التأكيد على أنَّ الفقه الشيعيّ لم يتوقف أو يتجمّد 

التوقيعات  خلال  من  مستمرٍّ  تطوّرٍ  في  استمرّ  بل  الصغرى،  الغَيبة  مدّة  خلال 

الشرعيّة التي كانت ترُسَل من الإمام أو نوّابه. في هذه المدّة، استطاع الفقه الشيعيّ 

أصالته  المحافظة على  مع  الغَيبة،  فرضتها  التي  الجديدة  التحدياّت  مع  التكيفّ 

. المرتكزة على تعاليم أهل البيت

تهدف هذه الدراسة إلى إبراز دور التوقيعات الفقهيّة في استمرار تطوّر الفقه 

الشيعيّ على  التاريخيّة، ممّا يعكس قدرة الاجتهاد  الظروف  الشيعيّ وتكيفّه مع 

المحافظة على أصالته وفي الوقت نفسه التفاعل مع مستجدات العصر.



۲۱٦

تحليل نطاق الموضوعات في التوقيعات الفقهيّة. ١

صدر جانبٌ واسعٌ من مضامين التوقيعات الفقهيّة في عصر الغَيبة الصغرى 

استجابةً لأسئلةٍ متعدّدةٍ وجّهها الشيعة في أبوابٍ فقهيّةٍ متنوّعة، شملت الطهارة، 

والمعاملات،  والوقف،  والقضاء،  والشهادات،  والحج،  والصوم،  والصلاة، 

 ،ّالأئمة قبور  وزيارة  والمسكرات،  والنكاح،  والصدقات،  والخمس، 

النسبة  أنَّ  السلام)، وغيرها. غير  الزهراء (عليها  الرقاع، وتسبـيح  واستخارة ذات 

من  المختلفة،  بأبعاده  الصلاة  موضوع  على  انصبت  الأسئلة  هذه  من  الأعلى 

والنوافل  الجماعة  صلاة  أحكام  إلى  ومكانه،  المصليّ  لباس  وشروط  مواقيتها 

وسائر تفاصيلها.

مهمّةٍ  معطياتٍ  عن  يكشف  والأجوبة  الأسئلة  من  التراث  هذا  تحليل  إنَّ 

تتجاوز حدود المتن الفقهيّ، وتعبرّ عن ملامح فكريةٍّ واجتماعيّةٍ خاصّةٍ بالمجتمع 

المحاور  خلال  من  الملامح  هذه  أبرز  على  الوقوف  ويمكن  آنذاك.  الشيعيّ 

التحليليةّ التالية:

الولاء والانقياد للإمام المعصوم أ. 

تجلىّ  الإمام،  إلى  يرفعونها  الشيعة  كان  التي  المتنوّعة  الأسئلة  خلال  من 

المعصوم.  الإمام  من  والفقهيّة  الدينيّة  المعلومات  تلقّي  على  العميقُ  حرصُهم 

وتعُدّ هذه الظاهرة من أبرز الخصائص المميّزة للمجتمع الشيعيّ في عصر الغَيبة 

 المعصوم الإمام  بمكانة  راسخٍ  منهجيٍّ  وعيٍ  من  عنه  تعبرّ  لما  الصغرى؛ 

بوصفه المصدر الأصيل للتشريع والمرجعيّة الدينيّة في الفكر الإماميّ.

حافظ  أئمتهم،  عن  يفصلهم  كان  الذي  الملحوظ  المكاني  البُعد  ورغم 

الشيعة[١] حتى في زمن غيبة الإمام المهدي، على حرصهم على التواصل مع 

الإمامة  مصدر  من  الدينيّة  شبهاتهم  أو  أسئلتهم  أجوبة  وتلقّي  المعصوم،  الإمام 

[١]   الشبیري الزنجاني، موسی، کتاب النکاح، ٣٧٨/٤ .



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۱۷

التعليمات  أخذ  في  المعصوم  الإمام  إلى  الرجوع  على  الإصرار  هذا  إنّ  نفسه. 

والأحكام الشرعيّة، يبرُز الصلة الوثيقة بمفهوم (الولاية) بوصفها المحور الأساس 

الإمام  أنّ  عَقَديةٍّ ودينيّةٍ خاصّةٍ عمادها  منظومةٍ  الشيعيّ، ويكشف عن  الفقه  في 

المعصوم المرجع الأصيل في تحديد الواجبات الشرعيّة والفقهيّة لدى الشيعة.

إنَّ استقراء طبيعة الأسئلة الفقهيّة الواردة في التوقيعات يبرُز مظهراً لافتاً من 

مظاهر الالتزام العقديّ والفقهيّ لدى المجتمع الشيعيّ، الذي يتمثلّ في الإصرار 

الحصري  المصدر  بوصفه  المعصوم  الإمام  من  الشرعي  الحكم  استمداد  على 

لذلك. فلم تكن هذه الأسئلة تعبرّ عن حاجةٍ فرديةٍّ لمعرفة الحكم فحسب، بل 

بأصالة  الوعي  من  عاليًا  مستوى  يعكس  ممنهجًا  جمعيًّا  توجّهًا  تعكس  كانت 

المرجعيّة المعصومة ومكانتها الفريدة في منظومة الاستنباط والتشريع.

الإمام  انقطاعٍ ظاهريّ عن  يعيشون حالة  الشيعة  فيه  الذي كان  الوقت  ففي 

سه الأئمةّ السابقون  المعصوم، کان الرجوع إلى الفقهاء والنوّاب أمراً معروفاً أسَّ

ولا سيّما الإمامان الهادي والعسكريّ ، في سياقٍ يمكن عدّه تمهيدًا عمليًّا 

الخاصّة  النيابة  لمؤسسة  الدقيق  التنظيم  هذا  شُكّل  حيث  الغَيبة،  فترة  لمواجهة 

على  يدلّ  لا  السلوك  وهذا  الشرعیّة.  الأحكام  تلقّي  في  قناتهم  على  للحفاظ 

تعلقٍّ عاطفيٍّ أو رمزيٍّ بالإمام فقط، بل ينبع من تصوّرٍ دينيّ راسخٍ يجعل الإمام 

المعصوم جزءًا لا يتجزأ من البنية المعرفيّة الدينيّة، ومصدرًا لا غنى عنه في ضبط 

بوضوح  تشهد  ودقتّها،  وتنوّعها  الأسئلة  طبيعة  فإنّ  لذا  والتشريعات؛  التكاليف 

على مركزيةّ (الولاية المعصومة) في الوعي الفقهيّ الشيعيّ، وارتباط هذه الولاية 

بالعمل الاجتهاديّ الذي يبُنى لاحقًا على مضامين تلك التوقيعات.

الاهتمام بحفظ حياة الإمام  وشيعتهب. 

كما أشرنا سابقًا، فإنَّ التوقيعات الفقهيّة التي صدرت خلال الغَيبة الصغرى 

التي  الحرجة  والأمنيّة  السياسيّة  للظروف  نظراً  الأهميّة؛  بالغة  فقهيّةً  وثائق  تعُدّ 



۲۱۸

أحاطت بالإمام المهدي  وشيعته آنذاك. وهو ما فرض صياغةً دقيقةً للأسئلة 

والضغوط  الملاحقات  ظلّ  في  الأمني  الجانب  مراعاة  مع  الفقهيّة،  والأجوبة 

العباسيّة المستمرةّ، ولا سيمّا تجاه شبكة الوكلاء.

الإمام  اسم  ذكر  يتجنّبون  مراسلاتهم  في  الشيعة  كان  السياق،  هذا  في 

بشكلٍ مباشر، ويعوضون عن ذلك بتعبيراتٍ رمزيةٍ مثل (الناحية)[١]، و(الرجل)، 

انتباه  لجذب  تجنّبًا  و(الغريم)[٤]،  الدار)[٣]،  و(صاحب  الزمان)[٢]،  و(صاحب 

السلطة الحاكمة[٥]. وقد قام السفراء الأربعة[٦] الذين مثلّوا الواسطة بين الإمام

وبين الشيعة إباّن الغيبة الصغرى، بدورٍ كبيرٍ في حماية هذه الرسائل؛ حيث كانوا 

يحرصون على عدم الكشف عن هويةّ الإمام أو حتىّ مجردّ الاشتباه في ارتباطهم 

به[٧]. في حال تم اكتشاف أيّ تهديدٍ أو محاولةٍ لاختراق هويتّهم، كانوا يتخّذون 

الطوسي  الشیخ  نقله  ما  منها  السريةّ.  على  للحفاظ  وسريعةً  حاسمةً  إجراءاتٍ 

 ، ثنَي أبوُالحَسَنِ بنُ كِبرِياءَ النَّوبخَتِيُّ دٍ: حَدَّ بقوله: "قالَ أبونصرٍَ هِبَةُ اللَّهِ بنُ مُحَمَّ

يخَ أباَ القاسِمِ (رضي الله عنه) أنَّ بوَّاباً كانَ لهَُ عَلىَ البابِ الأوََّلِ قدَ  قالَ: بلَغََ الشَّ

ةً طوَيلةًَ يسَألَُ في أمرهِِ  لعََنَ مُعاوِيةََ وشَتمََهُ، فأَمََرَ بِطرَدِهِ وصرَفِهِ عَن خِدمَتِهِ، فبََقِيَ مُدَّ

فلاَ وَاللَّهِ ما ردََّهُ إلى  خِدمَتِهِ، وأخََذَهُ بعَضُ الأهَلِ فشََغَلهَُ مَعَهُ، كُلُّ ذلكَِ للِتَّقِيَّةِ"[٨].

[١] الصدوق، کمال الدین وتمام النعمة، ٥٢٠/٢، ح ٤٩؛   العلامّة المجلسي، بحار الأنوار، 

.١٨٤/٩٣، ١٨٢/١٠٠

[٢]  الصدوق، کمال الدین وتمام النعمة، ٤٨٣/٢، ح ۲ و ٤.

[٣]  الطوسي، محمد بن الحسن، الغَیبة، ص٢٩٠_ ص٣٦٢؛ بحارالأنوار، ٣٤٩/٥١.

[٤]  الصدوق، کمال الدین وتمام النعمة، ٤٨٦/٢، ح ٥ و ٦؛  الكليني، الکافي، ٥٢١/١، ح ١٥

[٥]   الإربلي، علي بن عیسی، کشف الغمة،٥١٩/٢.

[٦]  عثمان بن سعيد العمري، ومحمد بن عثمان العمري، والحسين بن روح النوبختي، وعلي 

بن محمد السمري.

[٧]  الطوسي، الغَیبة، ص ٣٩١، ح ٣٥٨؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج ٥١، ص ٣٥٩.

[٨]  الطوسي، الغَیبة، ح ٣٤٨، بحار الأنوار، ج ٣٥٧/٥١.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۱۹

المخاطر  لتقليل  أيضًا؛  شديدةٍ  بعنايةٍ  تكُتب  فكانت  الإمام  إجابات  أما   

التوقيعات في  الرسائل من قبل الأعداء؛ ولهذا كانت  الناجمة عن اكتشاف هذه 

بعض الأحيان تحتوي على درجةٍ من الغموض، أو تظُهر تعارضًا ظاهريًّا مع بعض 

الأدلةّ الفقهيّة الأخرى[١]، فإنَّ هذا الغموض كان جزءًا من التدابير الاحتياطيّة التي 

اتبّعها الإمام ووكلاؤه لتجنّب أيّ تهديديٍّ قد یطال الشيعة، أو یضرّ بشبكتهم.

بحذرٍ  تتم  الشيعة  شبكة  داخل  الرسائل  نقل  طرق  كانت  ذلك  على  علاوةً 

شديد، حيث كان العديد من المرسلين لا يعلمون محتوى الرسائل التي يحملونها 

من  يتلقّونها  التي  الشفويةّ  التعليمات  فقط  يتبّعون  وكانوا  المستلمين،  هويةّ  أو 

ـ الذي نقل مجموعةً من الأحاديث حول  السفراء، وحتى المحدّثون مثل الكليني ـ

من  كثيرٍ  بشكلٍ صريحٍ في  اسمه  ذكر  يتجنّب  كان  ــ    المهديّ  الإمام  ولادة 

الأحيان، حيث كان يشير إليه باستعمال ضمائر أو تعبيراتٍ مثل رجل، وصاحب، 

وغريم.[٢] وعلى الرغم من وجوده في بغداد خلال مدّة سفارة بعض وكلاء الإمام، 

كان الكليني يتجنّب نقل التوقيعات أو الأحاديث بشكلٍ مباشر؛ إذ اكتفى بالإشارة 

إليها بشكلٍ غير مباشر.

الالتزام بمراعاة الأصول والشروط في العباداتت. 

 تكشف أسئلة الشيعة وتوقيعات الإمام المهدي، ولا سيّما في موضوعات 

على  الشيعة  لدى  دائمٍ  حرصٍ  عن  العبادات،  وسائر  والحج  والصوم  الصلاة 

الحرص  هذا  ويتجلىّ  التفصيليةّ.  شروطها  ومراعاة  عباداتهم  صحّة  من  التحقّق 

بنحوٍ خاصٍّ في ما يتعلقّ بشروط المكان والزمان، ولباس المصليّ، وصحّة النيةّ 

الملابسات  مراعاة  في  الشيعيّ  الفقه  نظر  دقةّ  على  يدلّ  ممّا  العبادات؛  أداء  في 

الواقعيّة والاجتماعيةّ التي تحيط بالفعل العباديّ، وتنظيمه في سياق الحياة اليوميةّ 

للمكلفّ. وفي ظلّ غيبة الإمام المعصوم ، حيث لم يكن التواصل المباشر 

[١]  الشبیري الزنجاني، موسی، کتاب النکاح، ٢٤٨٠/٨ .

[٢]  الکلیني، الکافي، ٥١٥/١–٥٢٥. 



۲۲۰

معه متاحًا، لجأ الشيعة إلى الثقة التامّة بالنّواب المحدّدین، وبذلوا أقصى جهدهم 

لأداء التكاليف العباديةّ بأعلى درجات الدقةّ والانضباط.

 ولا تقف هذه المقاربة عند حدود الالتزام الفقهيّ، بل تعبرّ عن توجّهٍ راسخٍ 

الشرعيةّ  شروطها  ضمن  العبادات  أداء  خلال  من  تعالى  الله  من  التقربّ  نحو 

العميق  الفهم  عن  أيضًا  تعبرّ  العبادة،  مع  التعاطي  في  الرؤية  هذه  إنّ  الكاملة. 

لمكانة الإمام المعصوم بوصفه المرجعیّة المعصومة في الدين، ومنارة الهداية إلى 

التقوى والقرب الإلهي. ومن ثمّ فإنّ التزام الشيعة بضبط عباداتهم وفق الأصول، 

لا ينفكّ عن فهمهم لدور الإمامة في حياة الإنسان المؤمن، حيث تتجلىّ الطاعة 

الدقيقة في أفعال العبوديةّ، بوصفها سعيًا واعيًا نحو الكمال الديني والروحي.

المعاملات والعلاقات الاجتماعيّة المتأثرة بالثقافة الدينيّةث. 

مجال  في   المهدي الإمام  عن  الصادرة  والتوقيعات  الأسئلة  تظُهر 

ـ مثل الخُمس، وسهم الإمام، والوقف، والبيع  المعاملات والعلاقات الاجتماعيةّ ـ

تنظيم  في  الدينيةّ  للثقافة  لافتاً  حضورًا  ــ  المسلمين  غير  مع  والتعامل  والشراء، 

سلوك الأفراد والعلاقات بين الناس في المجتمع الشيعي. لقد كان هذا الحضور 

انعكاسًا طبيعيًّا لفهمٍ دينيّ عميق يعدّ التدينَّ ليس شعائر عباديةًّ مجردّة، بل منظومةٌ 

شاملةٌ تنسحب على الاقتصاد والاجتماع والعلاقات اليوميّة.

وتكشف هذه التوقيعات عن أنّ الشيعة، عند مواجهتهم لمسائل جديدةٍ أو 

للاستضاءة    المعصوم  الإمام  إلى  يرجعون  كانوا  متغيّرة،  اجتماعيّةٍ  ظروفٍ 

بأحكامه وتوجيهاته؛ حتى تظلّ تعاملاتهم ضمن الإطار الشرعي الصحيح. وهذا 

يظهر جليًّا، على سبيل المثال، في ما يرتبط بأحكام الوقف، حيث نجد اهتمامًا 

والاجتماعيّة،  الدينيّة  الأهداف  نحو  والممتلكات  الأموال  توجيه  بكيفية  ا  خاصًّ

وخصوصًا في ظرف الغَيبة الذي تعاظمت فيه الحاجة إلى مؤسساتٍ تحفّظ الهويةّ 

وتخدم القيم.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۲۱

 ومن جانبٍ آخر تبرز تساؤلاتٌ تتعلقّ بجواز المعاملة مع غير المسلمين؛ 

ممّا يدلّ على حرص الشيعة على المواءمة بين مقتضيات العيش المشترك ومبادئ 

أو  الدينيّة،  بالهويةّ  يخلّ  قد  ما هو جائز شرعًا، وما  للتمييز بين  الدين، والسعي 

يستتبع محذورًا فقهِيًّا.

أو  اجتماعيٍّ  شأنٍ  كلّ  في  الإمام  إلى  العودة  أي  العامّة،  الظاهرة  هذه  إنّ   

اقتصاديّ، تعبرّ عن رؤيةٍ شيعيّةٍ متجذّرةٍ ترى في الدين إطارًا حاكمًا لكلّ مفاصل 

تنفصل  لا  عناصر  والاجتماعيّة  الدينيّة  المصلحة  وتحقيق  العدالة  وتعدّ  الحياة، 

أبواب  حبيسة  تكن  الفقهيّة لم  الثقافة  أنّ  يظُهر  ما  وهو  اليوميّة،  المعاملات  عن 

العبادات، بل امتدّت لتشكّل وعياً مجتمعيًّا حذرًا، يطلبّ الشرعيّة في كلّ تصرفٍ، 

صغيراً كان أو كبيراً.

حجيّة التوقيعات  ومدى إمكان الاستناد إليها في الاستنباط الفقهي. ٢

 تعُدّ التوقيعات الفقهيّة من أهمّ المصادر التي اعتمد عليها الفقهاء في استنباط 

مصداقيةّ  موضوع  يثير  ذلك  ومع  الصغرى.  الغَيبة  فترة  خلال  الشرعيةّ  الأحكام 

من  العديد  الفقهيّة  للأحكام  مصدرًا  بوصفها  صلاحيّتها  ومدى  التوقيعات  هذه 

الأحكام،  استنباط  في  التوقيعات  على  الكامل  الاعتماد  يمكن  هل  التساؤلات. 

أنّ هناك قيودًا ومحدّداتٍ يجب مراعاتها؟ لذلك من الضروري دراسة درجة  أم 

محتوى  تحليل  خلال  من  الشرعيّة،  للأحكام  وملاءمتها  التوقيعات  هذه  اعتبار 

التوقيعات، والتأكّد من صحّتها وسلامتها بوصفها مصدرًا للاجتهاد الفقهيّ.

۳.۱. التحقّق من اعتبار التوقيعات

وتحظىّ  الإماميّة،  لدى  الحديثي  التراث  من  جزءًا  الفقهيّة  التوقيعات  تعُدّ 

بمكانةٍ بارزةٍ في عمليةّ استنباط الأحكام الشرعيّة، ما يلفت النظر في هذه التوقيعات 

كما سبقت الإشارة إليه، أنهّا صدرت في ظروفٍ أمنيّةٍ حرجةٍ استلزمت إخفاء هويةّ 

الإمام والسفراء، فجاءت غالباً خاليةً من أسماء الرواة أو الوسائط، ومشتمِلةً على 



۲۲۲

عباراتٍ رمزيةٍّ من قبيل (الناحية المقدّسة)، و(صاحب الأمر)، و(صاحب الدار) 

السياسيةّ  الضغوط  ظلّ  في  وسفرائه  الإمام  هوية  على  التسترّ  لأجل  ونحوها[١] 

الشديدة التي فرضها الحكم العباسي في تلك الفترة الزمنیّة. 

هذه الخصوصيّة، وإنْ كانت تهدف أساسًا إلى الحفاظ على سريةّ الارتباط 

بعض  في  أسهمت  فقد  القاسية،  السياسيّة  الظروف  ظلّ  في  وشيعته  الإمام  بين 

الموارد في إثارة تساؤلاتٍ منهجيّةٍ لدى عددٍ من الفقهاء حول مدى الوثوق بسند 

أو  الوسائط  غياب  من  أحياناً  به  تتسّم  لما  نظراً  مضامينها؛  حجّيّة  أو  التوقيعات 

إزاءها،  الفقهيّة  المواقف  في  تباين  إلى  ذلك  أدّى  وقد  الصياغة[٢].  في  غموض 

بين من يعدّها جزءًا موثوقاً من السنّة القطعية الصادرة عن المعصوم، ومن يرى 

ضرورة التريثّ في اعتمادها إلاّ إذا اقترنت بقرائن كافية على صدورها أو توافقها 

مع مضامين قطعيّة أخرى. 

من  إسقاطها  أو  الفقهیّة  التوقيعات  بردّ  الجزم  يمكن  لا  تقدّم،  ما  على  بناءً 

حيث الاعتبار لمجردّ بعض الإشكالات المتعلقّة بالسند أو الظاهر. بل إنهّا ممّا 

يجب التثبتّ فيه من خلال جملةٍ من المؤشرّات والشواهد التي تعزّز الوثوق بها 

داعمةً  الآتية شواهد  الأمور  عدّ  الأساس، يمكن  هذا  كمستنداتٍ شرعيةّ. وعلى 

للاعتماد على التوقيعات الفقهيةّ:

ومن اللافت أنّ هذا التردّد لا يقتصر على التوقيعات فحسب، بل يشمل أ. 

أيضًا سائر الروايات الفقهيّة التي قد تعُاني من ضعف في السند أو اضطرابٍ في 

الدلالة. ولهذا لا يسُتغربَ أن تثير بعض الأسئلة والأجوبة الواردة في التوقيعات 

الفقهيّة تأمّلاً نقديًّا حينما يظهر تعارضها مع مضامين أحاديث أخرى؛ ممّا يفرض 

على الفقيه معالجة ذلك عبر الجمع أو التوجيه أو الترجيح.

[١]  الصدوق، کمال الدین وتمام النعمة، ٤٨٣/٢-٤٨٨؛  الطوسي، الغَیبة، ص۲۹۰.

[٢]  الأردبیلي، مجمع الفائدة والبرهان، ٤٢/١؛ شبیری زنجانی، موسى، كتاب النكاح،  ٢٤٨٠/٨.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۲۳

إنّ آراء العلماء في هذا المجال ليست متفّقةً؛ إذ يرى بعضهم، ولا سيّما ب. 

مانعًا من الاستناد إلى  يعُدّ  السند لا  أنّ ضعف  الإلزاميّة،  دائرة الأحكام غير  في 

هذه النصوص، اعتمادًا على قاعدة (التسامح في أدلةّ السنن). وبناءً عليه، تبقى 

نقصانٍ  أو  التعبير  أحياناً من غموضٍ في  قد يشوبها  ما  الفقهيّة، رغم  التوقيعات 

في سلسلة الإسناد، موردًا معتبراً في عمليّة الاستدلال، وإن بدرجاتٍ متفاوتةٍ من 

حيث القوّة والاعتبار، تبعًا لطبيعة الحكم المستنبط، ومدى انسجامه مع القواعد 

العامّة والمضامين الحديثيّة الأخرى.

إنّ تتبّع مصادر الحديث يظُهر أنّ هذه التوقيعات قد وردت في عددٍ من ت. 

الطوسي،  للشيخ  الأحكام  وتهذيب  كـالغَيبة،  المعتبرة،  الحديثيّة  الكتب  أمُّهات 

ومن لا يحضره الفقيه، وكمال الدين للشيخ الصدوق، مع ذكر الأسانيد في أغلب 

برّر  وقد  إسناد،  بدون  للطبرسي  الاحتجاج  كتاب  في  بعضها  ورد  كما  الموارد. 

المؤلفّ هذا المنهج باعتماده على شهرة مضامينها، وموافقتها للعقل، ونقلها في 

كتب الفريقين، فضلاً عن دعوى الإجماع على مضمونها[١]. إلا أنّ هذا الأسلوب، 

رغم وجاهته في  بعض الموارد، لم يمنع عددًا من الفقهاء من التريثّ في الاستناد 

إلى بعض تلك المقاطع التي لا قرائن داعمةً لها ولا يمكن إدراجها تحت قاعدة 

هذه  وجود  لكنّ  باعتبارها.  الجزم  في  التوقفّ  إلى  يدفع  الذي  الأمر  التسامح، 

التوقيعات بعينها، مسندةً في كتب الشيخ الطوسي المتقدّم زماناً على الطبرسي، 

يسُهم في تعزيز وثاقتها وتدارك النقص السندي فيها. وقد تنبهّ إلى ذلك الشيخ الحرّ 

العاملي في وسائل الشيعة، فضمّ النقل المسند عن الطوسي إلى النقل المرسل 

عن الطبرسي، تأكيدًا منه على الجمع بين الطريقتين وتوثيقًا لموادّ الاستدلال[٢].

إنَّ توَافقَ مضمونِ التوقيعاتِ الفقهيةِ معَ سائرِ الرواياتِ وعدمَ تعارضِها ث. 

هذه  مصداقيّةِ  تقييمِ  في  الأهميّةِ  البالغةِ  المعاييرِ  من  يعُدُّ  الفقهيةِ  القواعدِ  معَ 

[١]   الطبرسي، الاحتجاج، ١٤/١.

[٢]   الحر العاملي، وسائل الشيعة، ١٤٣/٣٠.



۲۲٤

أو  أحاديثٍ سابقةٍ،  فيها في  الواردةِ  العديدُ من المفاهيمِ  فقد وردَت  التوقيعاتِ. 

الثابتةِ. وهذا  الفقهيّةِ  تناقضًُا مع الأدلةِ الأخرى أو المبادئِ  تظُهِرُ  على الأقل، لا 

يدُرجونَ  الحالاتِ  من  العديدِ  الفقهاءَ في  التي جعلت  العواملِ  من  يعُدُّ  التوافقُ 

يعدْ  لم  الحالاتِ،  بعضِ  وفي  المعتمدةِ.  الفقهيّةِ  مستنداتهم  ضمنَ  التوقيعاتِ 

؛ وذلك لأنَّ الموضوعاتِ المطروحةَ  هنالكَ حاجةٌ لذكرِ التوقيعاتِ بشكلٍ مستقلٍّ

فيها غالبًا ما تكونُ من الأمورِ الواضحةِ والبديهيّةِ، التي لا يوجدُ فيها خلافٌ مع 

النصوصِ الأخرى أو الآراءِ الفقهيّةِ المتبناةِ. ومن ثمَّ، فإنَّ الفقيهَ قد لا يرى ضرورةً 

لذكرِ جميعِ الأدلةِ، سواء أكانت توقيعاتٍ أم رواياتٍ، في مثلِ هذه المسائلِ.

إنّ مكانة نواب الإمام الأربعة تمثلّ عاملاً آخر ذا دورٍ حاسمٍ في توثيق ج. 

التوقيعات الفقهيةّ. إنَّ أهميّة هذه المسألة تأتي من كون هؤلاء الأشخاص هم من 

الغَيبة الصغرى (٢٦٠-٣٢٩ هـ)،   خلال فترة  كانوا على تواصلٍ مع الإمام 

وهم الموثوق بهم الذين كانوا يشكلون الحلقة الوسطى بين الإمام وشيعته لنقل 

احتياجات المجتمع وقضاياه في ظلّ الظروف السياسيّة المعقّدة. 

د اعتماد العلماء وعامّة الشيعة على هؤلاء الأربعة في مجموعةٍ   وقد تجسَّ

من الأدلةّ والشواهد التي جعلت ثقتهم بهم تتوطدّ. من بين هذه الشواهد توثيق 

الأول  (السفیر)  للنائب   المهدي والإمام  العسكري،  والإمام  الهادي،  الإمام 

[٢]، فضلاً  [١]، والثاني محمد بن عثمان بن سعيد العمري عثمان بن سعيد العمري

عن أمر الإمام المهدي بتوثيق نيابة حسين بن روح النوبختي بوصفه النائب 

الثالث[٣]، مع ملاحظة توثيق وكيليهما السابقين. 

من الأمور المهمّة أيضًا أنّ هؤلاء الأفراد لم يكونوا من العلماء أو الفقهاء[٤]

[١]  الطوسي، الغَیبة، ص۲۳۱؛  الصدوق، کمال الدین وتمام النعمة، ٤٣٥/٢-٤٧٦.

[٢]  الصدوق، کمال الدین، ٥١٠/٢؛ الطوسي، الغیبة،ص٣٥٦.

[٣]  الطوسي، الغَیبة، ص۳۷۱.

[٤]   المحقّق الحليّ، المعتبر، ٦٢/٢، جرعه اى از دريا، شبیری زنجانی، ١٧٣/١. 



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۲٥

الذين يمكن أن ينُظر إلى توقيعاتهم على أنَّها اجتهاداتٌ شخصيّةٌ لهم[١]؛ لذا فإنّ 

الثقة في نيابتهم ودورهم في إصدار التوقيعات قد جعلت هذه التوقيعات الفقهيةّ 

تعُدّ مصادر موثوقةً في الاستدلالات الفقهيّة، وتحظىّ بمكانةٍ مرموقةٍ في تفسير 

الأحكام الشرعيّة .كما يعُدّ التأكيد من الإمام على صحّة بعض التوقيعات عاملاً 

بإملاء  تكُتب  كانت  التي  التوقيعات  بعض  ففي  التوقيعات.  هذه  توثيق  آخر في 

الإمام وبخطّ نوّابه، كان يلاُحظ أثر ختم الإمام  كرمز للصحّة والشرعيّة[٢]. 

معرفة  من  الرغم  وعلى  بنفسه،  التوقيع  يكتب  الإمام  كان  أخرى،  حالاتٍ  وفي 

الوكلاء والنواب بما خطّ الإمام[٣]، كان يصرُّح في نهاية التوقيع بأنَّه كتب بيده[٤]. 

الثالث)،  (النائب  النوبختي  روح  بن  أملاه حسين  الذي  آخر  توقيعٍ  نقلُ  تمّ  وقد 

وكتبه أحمد بن إبراهيم النوبختي[٥].

۳.۲. مدى اعتمادُ الفقهاءِ على التوقيعاتِ الفقهيّة

إنّ استنادَ الفقهاءِ إلى التوقيعاتِ الصادرةِ عن الإمام المهديّ في فتاواهم 

واستدلالاتهم الفقهیّة، يعُدّ شاهدًا بيّنًا على مكانةِ هذه التوقيعات وقيمتِها العلميةّ 

بعضُ  فيها  تتعلقُّ  التي  الموارد  في  حتىّ  عليها  التعويلُ  جرى  فقد  والفقهيةّ. 

من  وردَ في غيرها  ما  مع  متقاربةً  تكونُ مضامينُها  أو  فرعيةّ،  التوقيعات بمسائلَ 

الروايات، حيث أدرجَ الفقهاءُ هذه التوقيعاتِ ضمن أدلتّهم الفقهيّة، وتعاملوا معها 

كمستنداتٍ معتبرةٍ في مقامِ الاستنباط. وإذا وُجد في بعضِ الحالاتِ ما قد يتُوهّمُ 

فيه نوعُ تعارضٍ بينها وبين سائر الأدلة، فإنّ الفقهاء لم يقُصوها، بل بذلوا جهدَهم 

في توجيهِها وبيانِ محاملِها المحتملة وفقًا للقواعدِ المعتمدةِ في علم الأصول.

[١]  برای آشنایی بیشتر ر.ک.: احمدی، نواب اربعه و شخصیت اجتماعی آنان، 

[٢]  الكليني، الکافي، ١٦٣/٧.

[٣]  الغَیبة، الطوسي، ص٣٦٢.

[٤]  الکشيّ، محمد بن عمر، رجال الکشيّ، ص٥١٣-٥١٥.

[٥]  الشیخ الصدوق، کمال الدین، ٢/٥٠۸ .



۲۲٦

الفقهاءِ  عصرِ  إلى  يمتدّ  أمراً  التوقيعاتِ  على  الفقهاءِ  اعتمادُ  كان  وإذا 

المتقدّمين، فإنهّ قد شهد تطوّرًا ملحوظاً في العصورِ اللاحقة، ولا سيمّا مع توسّعِ 

التأليفات الفقهيةّ الاستدلاليّة، وصدور كتاب وسائل الشيعة للشيخ الحرّ العاملي 

الفقهيةّ  للأحاديث  جامعًا  مرجعًا  مثلّ  الذي  الهجري،  عشر  الحادي  القرن  في 

وقد أسهم هذا الجمعُ المنظَّم في ترسيخِ  المأخوذة من أمّهاتِ المصادرِ المعتمدة.

يزالُ  الإماميّ، وهو حضورٌ لا  للفقه  البناء الاستدلالي  التوقيعات ضمن  حضور 

فعّالاً في الكتابات الفقهيّة المعاصرة حتىّ يومنا هذا [١].

مقام  في  مستندًا  الفقهيّة  التوقيعات  فيها  اتُّخذت  التّي  الموارد  جملة  ومن 

المسائل  من  والغروب، وهي  الشروق  وقتي  النوافل في  أداءِ  مسألةُ  الاستدلال، 

الخلافيّة في الفقه الإماميّ، وقد نشأ هذا الخلاف بسببِ اختلاف الروايات الواردة 

القائلين  بين  تباينت  قد  الرواياتِ  تلك  ضوء  في  الفقهاءِ  آراءَ  فإنّ  الباب[٢].  في 

بالجواز والمائلين إلى الحرمة، وإنْ كان المشهور بينَهم القولُ بالكراهة[٣].

وقد توقفّ الشيخ الصدوق عن إبداءِ رأيٍ صريحٍ في المسألة، بعد أن أورد 

بن جعفر  أسئلة محمّد  بتوقيعٍ شريفٍ ورد جواباً على  ا  الناهية، محتجًّ الروايات 

[٤]. كما استند  الأسدي، ونقله محمد بن عثمان العمري عن الإمام الحجّة 

إلى هذا التوقيع الشريف في ترجيح وجهة نظرهم كلٌّ من السيّد محمد العاملي[٥]، 

معرض  في  البهبهاني[٨]،  والوحيد  الطوسي[٧]،  والشيخ  الكاشاني[٦]،  والفيض 

[١]  ر.ک: دانشنامه امام مهدی، ٢٥٦/٤.

[٢]  الحر العاملي، وسائل الشيعة، ٢٣٤/٤-٢٣۹.

[٣]    الحسيني العاملي، السید محمد جواد، مفتاح الكرامة، ١٦٧/٥-١٦٩.

[٤]  الصدوق، كتاب من لا يحضره الفقيه، ٤٩٧/١-٤٩٨.

[٥]   الموسوي العاملي، السید محمد بن علي، مدارك الأحكام:١٠٩/٣.

[٦]   الفیض الکاشاني، ملامحسن، مفاتیح الشرائع: کتاب الصلاة، ٩٨/١.

[٧]  الطوسي، تهذيب الأحكام، ١٧٥/٢.

[٨]   الوحید البهبهانی، محمد باقر، مصابيح الظلام، ٥٤٢/٥.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۲۷

تناولهم لهذه المسألة.

 وممّا يلُحَظ أيضًا في سياق استناد الفقهاء إلى التوقيعات، ما يتصّل بمسألةٍ 

فقهيّةٍ فرعيّةٍ تتعلقّ بالصلاة، وهي جواز إقامتها على القبور أو بالقرب منها؛ وهي 

من المسائل التي وردت فيها رواياتٌ متعدّدةٌ قد تفُضي إلى تباينٍُ في فهم الحكم 

الشرعي[١]. وقد وجّه محمد بن عبد الله الحميري سؤالاً إلى الإمام المهدي

عن  النهي  مؤكِّدًا  الجواب  فجاءه   ، الأئمةّ  قبور  عند  الصلاة  حكم  حول 

يكون  لا  أن  بشرط  جانبه،  إلى  الصلاة  بجواز  التصريح  مع  القبر،  على  السجود 

المصليّ متقدّمًا على موضع القبر[٢].

إذ  مزدوجًا،  حكمًا  التوقيع  هذا  مضمون  من  الحليّ  العلامة  استظهر  وقد 

استدلّ به على كراهة الصلاة عند قبر الإمام ، كما استنبط منه كراهة الاستدبار 

له حتى في غير حال الصلاة[٣] وهو وجهٌ دقيقٌ في الاستنباط. كما عدّ هذا التوقيع 

مستندًا موثوقاً به طائفةٌ من الأعلام، من أمثال السيّد محمد العاملي[٤]، والعلامّة 

دين على وثاقته واعتباريتّه الفقهيّة. المجلسي[٥]، والفاضل الهندي[٦]، مشدِّ

البهبهاني[٨]، والسيد جواد  البحراني[٧]، والوحيد   واستند فقهاءٌ كالمحدّث 

[١]  الحر العاملي، وسائل الشيعة، ١٥٨/٥-١٦٠.

[٢]  الطوسي، تهذیب الأحکام، ٢٢٨/٢، ح ۸۹۸.

[٣]   الحِليّ، حسن بن یوسف، منتهى المطلب، ٣١٨/٤- ۳۱۹.

[٤]   الموسوي العاملي، السید محمد بن علي، مدارك الأحكام، ٢٣٢/٣.

[٥]  العلامّة المجلسي، بحار الأنوار، ٣١٥/٨٣.

[٦]   فاضل هندي، محمد بن حسن، کشف اللثام، فی مکان المصليّ، ٣٠٢/٣.

[٧]  البحراني، یوسف بن أحمد، الحدائق الناضرة، ٢٣١/٧.

[٨]  الوحید البهبهاني، محمد باقر، مصابيح الظلام، ٨٣/٦ .



۲۲۸

مقابل  الصلاة  بيان حكم  النراقي[٣] في  القمي[٢]، والمحقّق  العاملي[١]، والميرزا 

آراءً  وطرحوا  الموضوع[٤]،  هذا  في    الإمام  عن  الصادر  التوقيع  إلى  النار، 

والشيخ  البحراني[٥]،  كالمحدّث  فقهاءٌ  استند  .وقد  الشأن  بهذا  متعدّدةً  فقهيةً 

محمّد حسن النجفي[٦]، في إثبات استحباب قراءة بعض الأدعية بين تكبيرات 

في  الوارد  الشريف  التوقيع  من  فقرةٍ  إلى  الإحرام)،  تكبيرة  وبعد  (قبل  الافتتاح 

الحميري[٧]. كما  الله بن جعفر  بن عبد   على مكاتبة محمّد  الإمام  جواب 

استدُلّ بجزءٍ آخر من هذا التوقيع على استحباب سجدة الشكر بعد الفرائض[٨]. 

النوافل وكراهته  قنوت  الرأس في  اليدين فوق  وكذلك، في مسألة رجحان رفع 

في قنوت الفرائض، استند فقهاءٌ كالمحدّث البحراني[٩]، والوحيد البهبهاني[١٠]، 

ورد في جواب  ما  إلى  النجفي[١٢]  والشيخ محمّد حسن  النراقي[١١]،  والمحقّق 

الإمام  على السؤال الرابع من مكاتبة الحميري.

[١]  الحسيني العاملي، السید محمد جواد، مفتاح الكرامة، ٦/٢٢۳.

[٢]   القمي، المیرزا ابوالقاسم بن الحسن، غنائم الأياّم، ٢٢٣/٢.

[٣]   النراقي، أحمد بن محمد مهدي، مستند الشيعة، ٤٤٥/٤.

ورةَُ  ا مَا سَألَتَْ عَنْهُ مِنْ أمَْرِ المُْصَليِّ وَالنَّارُ وَالصُّ [٤] الصدوق، کمال الدین، ٥٢٠/٢، ح٤٩: «وَأمََّ

َاجُ بيَْنَ يدََيهِْ هَلْ تجَُوزُ صَلاَتهُُ، فإَِنَّ النَّاسَ اخْتلَفَُوا فيِ ذَلكَِ قِبَلكََ فإَِنَّهُ جَائزٌِ لمَِنْ لمَْ يكَُنْ  وَالسرِّ

َاجُ بيَْنَ يدََيهِْ، وَلاَ يجَُوزُ  ورةَُ وَالسرِّ َ وَالنَّارُ وَالصُّ مِنْ أوَْلاَدِ عَبَدَةِ الأْصَْنَامِ أوَْ عَبَدَةِ النِّيراَنِ أنَْ يصَُليِّ

ذَلكَِ لمَِنْ كَانَ مِنْ أوَْلاَدِ عَبَدَةِ الأْصَْنَامِ وَالنِّيراَنِ».

[٥]  البحراني، یوسف بن أحمد، الحدائق الناضرة، ٤٢/٨.

[٦]   النجفي، محمد بن الحسن، جواهر الكلام، ٣٤٦/١٠.

[٧]  الطبرسي، الإحتجاج، ٤٨٦/٢.

١٢/٣؛  اللثّام،  كشف  الهندي،  الفاضل  ٣١٩/٢؛  والبرهان،  الفائدة  مجمع  الأردبیلي،    [٨]

النراقي، مستند الشيعة، ٣٩٧/٥؛ البحراني، الحدائق الناضرة، ٦٠/٦.

[٩]   البحراني، الحدائق الناضرة، ٣٨٧/٨.

[١٠]   الوحید البهبهاني، مصابيح الظلام، ١٠٧/٨.

[١١]  النراقي، مستند الشيعة، ٣٩٠/٥.

[١٢]  النجفي، محمد بن الحسن، جواهر الكلام، ٣٧٢/١٠.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۲۹

 وقد ذهب بعض الفقهاء[١] أيضًا إلى عدم جواز أداء الفريضة حال الركوب على 

الدابةّ أو في الهودج، من دون عذرٍ أو اضطرار، مستندين إلى الفقرة الثانية من التوقيع 

.[٢] الشريف في جواب الأسئلة الثلاثين التي وجّهها الحميري إلى الإمام

الإمامية  فقهاء  فيها  استدلّ  التي  بالصلاة،  المرتبطة  الأخرى  المسائل  ومن 

وصلاة  الخزّ[٣]،  ثوب  في  الصلاة  هي:   ،المهدي للإمام  الفقهية  بالتوقيعات 

الرجل في ثوب الحرير[٤]، وذكر الركعة الثالثة والرابعة (سورة الحمد أو التسبيحات)

إدراك  العصر[٦]، وكفاية  أداء صلاة  أثناء  الظهر  نقصان صلاة  [٥]، والالتفات إلى 

.[٨] الإمام في الركوع[٧]، ووقت صلاة جعفر الطيّار

الإمامية[٩]،  فقهاء  بين  الإجماع  أو  الاتفّاق  عليها  انعقد  التي  المسائل  ومن 

عدّ تحقّق الوقف شرعًا وتعينّه إلزامًا بتحقّق الإقباض من الواقف، وقبض العين 

الموقوفة من قِبل الموقوف عليه أو وليهّ. وقد استند فقهاءٌ كالمحدّث البحراني[١٠]، 

[١]   البحراني، الحدائق الناضرة، ٤٠٩/٦؛ النجفي، جواهر الكلام، ٤٢٤/٧؛ الهمداني، مصباح 

الفقيه، ١١٢/١٠.

[٢]  الطبرسي، الاحتجاج، ٥٧٩/٢ ح ٣.

٤٤٠/٥؛   الكرامة،  مفتاح  العاملي،  الحسيني  ١٩٤/٣؛  اللثّام،  كشف  الهندي،  الفاضل    [٣]

الطباطبائي، رياض المسائل، ٣١١/٢.

؛   ۹۰/٧ الناضرة،  الحدائق  البحراني،  ۳۷۶؛   –  ۳۷۳/٢ الشيعة،  وسائل  العاملي،  الحر    [٤]

الحسيني العاملي، مفتاح الكرامة، ٥٠٧/٥؛ النراقي، مستند الشيعة، ٣٣٦/٤، النجفي، جواهر 

الكلام، ١١٧/٨-١٣٦.

[٥]  الحر العاملي، وسائل الشيعة، ١٢٦/٦-١٢٧.

[٦]  المصدر نفسه، ۲۲۲/٨؛ البحراني، الحدائق الناضرة، ٩/۱۲۲.

[٧]  الحر العاملي، وسائل الشيعة، ۳۸۲/٨ به بعد؛ الوحید البهبهاني، مصابيح الظلام، ٤٩٠/٨؛ 

 الطباطبائي، رياض المسائل، ٣١٥/٣.

٤٠٧/٤؛  اللثّام،  كشف  الهندي،  ٤١/٤؛  الفاضل  الظلام،  مصابيح  البهبهاني،  الوحید    [٨]

النجفي، جواهر الكلام، ٢٠٦/١٢.

[٩]  الحسيني العاملي، مفتاح الكرامة، ٤٣٠/٢١.

[١٠]  البحراني، الحدائق الناضرة، ١٤٧/٢٢.



۲۳۰

 ،[٢] والسيّد علي الطباطبائي[١]، والشيخ محمّد حسن النجفي (صاحب الجواهر)

في إثبات هذا الشرط، إلى ما ورد في التوقيع الشريف المتقدّم[٣].

 كما استند الفقهاء أيضًا إلى هذا التوقيع في بيان حكم بيع المال الموقوف[٤]، 

وكذلك في حجّية الشهادة على الوقف[٥] .وأمّا حكم الخمس في عصر الغَيبة، فقد 

كان موضع خلافٍ بين الفقهاء منذ القدم؛ نظراً إلى تباين الروايات الواردة في هذا 

الباب؛ فبعضها يدلّ على الوجوب، وبعضها على الوجوب المؤكَّد، وأخرى قد 

 الحجّة  الإمام  توقيع  البحراني  المحدّث  وقد صنّف  الإباحة[٦].  منها  يفُهم 

ا مَا سَألَتَْ عَنْهُ مِنْ أمَْرِ مَنْ يسَْتحَِلُّ مَا فيِ يدَِهِ مِنْ أمَْوَالنَِا،  المتعلقّ بالخُمس: «وَأمََّ

وَنحَْنُ  مَلعُْونٌ  فهَُوَ  ذَلكَِ  فعََلَ  فمََنْ  أمَْرنِاَ،  غَيْرِ  مِنْ  مَالهِِ  فيِ  تصرََُّفهَُ  فِيهِ  وَيتَصرَََّفُ 

خُصَمَاؤُهُ يوَْمَ القِْياَمَةِ، فقََدْ قاَلَ النَّبِيُّ  المُْسْتحَِلُّ مِنْ عِترْتَِي مَا حَرَّمَ اللَّهُ مَلعُْونٌ 

عَلىَ لسَِانِي وَلسَِانِ كُلِ  نبَِيٍّ فمََنْ ظلَمََنَا كَانَ مِنْ جُمْلةَِ الظَّالمِِيَن، وكََانَ لعَْنَةُ اللَّهِ 

عَليَْهِ لقَِوْلهِِ تعََالىَ  ألاَ لعَْنَةُ اللَّهِ عَلىَ الظَّالمِِينَ »[٧]. ضمن طائفةٍ الروايات الدالةّ على 

الوجوب المؤكَّد، مستدلاًّ به على نفي القول بالإباحة[٨].

[١]   الطباطبائي، رياض المسائل، ١٠/۹۸ .

[٢]  النجفي، جواهر الكلام، ٦٤/٢٨.

ا مَا سَألَتَْ عَنْهُ مِنْ أمَْرِ الوَْقفِْ عَلىَ ناَحِيَتِنَا، وَمَا  [٣]  الصدوق، کمال الدین، ٥٢٠/٢، ح٤٩: «أمََّ

يجُْعَلُ لنََا ثمَُّ يحَْتاَجُ إِليَْهِ صَاحِبهُ،ُ فكَُلُّ مَا لمَْ يسَُلَّمْ فصََاحِبُهُ فِيهِ بِالخِْيَارِ، وكَلُُّ مَا سُلِّمَ فلاََ خِيَارَ 

فِيهِ لصَِاحِبِهِ، احْتاَجَ إِليَْهِ صَاحِبُهُ أوَْ لمَْ يحَْتجَْ، افتْقََرَ إِليَْهِ أوَِ اسْتغَْنَى عَنْهُ».

[٤] مفتاح الكرامة، ٦٩٣/١٣؛ السبزواري، كفاية الأحكام، ۲۱/٢؛ المنتظري، كتاب المكاسب، 

شيخ انصارى، ٤/۷۹.

[٥]  الحر العاملي، وسائل الشيعة، ۳۲۱/٢٧ ؛ الحر العاملي، هداية الاُمّة، ٤٢٤/٨.

[٦]  البحراني، الحدائق الناضرة، ٤٢٧/١٢.

[٧]  الصدوق، کمال الدین، ٥٢٠/٢، ح ۴۹.

[٨]  البحراني، الحدائق الناضرة، ٤٢٧/١٢.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۳۱

السبزواري[٢]،  والمحقّق  الجواهر[١]،  كصاحب  آخرين،  فقهاء  أنّ  كما   

والشيخ الأنصاري[٣]، والإمام الخميني[٤]، قد استندوا أيضًا إلى هذا التوقيع في 

إثبات لزوم دفع الخمس .وقد استند الشيخ حسين البحراني[٥] والسيّد عبد الأعلى 

السبزواري[٦] في القول بوجوب إعادة الختان في حال نبَتِ الغُلفَة مرةًّ أخُرى، إلى 

توقيع الإمام المهدي  الوارد في هذا الباب[٧].

والسيّد  النجفي[٩]،  حسن  محمد  والشيخ  البحراني[٨]،  المحدّث  أنّ  كما 

عبد الأعلى السبزواري[١٠] استدلوّا بتوقيع الإمام  على جواز حقّ المارةّ[١١].

 ، وقد وردت في الأحاديث الشيعية فضائل متعدّدة لتربة الإمام الحسين

ومن جملتها التوقيعات الصادرة عن الإمام الحجّة  في هذا الشأن[١٢]. وقد 

[١]  النجفي، جواهر الكلام، ١٦٢/١٦.

[٢]  السبزواري، ذخيرة المعاد، ٤٨٣/٢.

[٣]   الأنصاري، مرتضی كتاب الخمس، ص۲۸۰.

[٤]  الامام الخميني، کتاب البيع، ص ۱۸۸.

[٥]   شبر، السید عبد الله، الأنوار اللوامع، ١٠/۲۹۲ .

[٦]  الموسوي السبزواري، مهذّب الأحكام، ٢٦٦/٢٥.

ا مَا سَألَتَْ عَنْهُ مِنْ أمَْرِ المَْوْلوُدِ الَّذِي تنَْبُتُ  [٧]  الصدوق، کمال الدین۵۲۰/٢، ح ۴۹: «وَأمََّ

غُلفَْتهُُ بعَْدَ مَا يخُْتَنُ هَلْ يخُْتَنُ مَرَّةً أخُْرَى؟ فإَِنَّهُ يجَِبُ أنَْ يقُْطعََ غُلفَْتهُُ فإَِنَّ الأْرَضَْ تضَِجُّ إلىَِ اللَّهِ 

) مِنْ بوَْلِ الأْغَْلفَِ أرَْبعَِيَن صَبَاحاً». (عَزَّ وَجَلَّ

[٨]  البحراني، الحدائق الناضرة، ١٨/۲۸۹.

[٩]  النجفي، جواهر الكلام، ٢٤/۱۳۰.

[١٠]  الموسوي السبزواري، مهذّب الأحكام، ۸٥/١٨.

ا مَا سَألَتَْ عَنْهُ مِنْ أمَْرِ الثِّمَارِ مِنْ أمَْوَالنَِا  [١١]  الصدوق، کمال الدین، ٥۲۰/٢، ح ۴۹: «وَ أمََّ

يَمُرُّ بِهَا المَْارُّ فيََتنََاوَلُ مِنْهُ وَ يأَكُْلهُُ هَلْ يجَُوزُ ذَلكَِ لهَُ فإَِنَّهُ يحَِلُّ لهَُ أكَْلهُُ وَ يحَْرمُُ عَليَْهِ حَمْلهُُ».

[١٢] الطوسي، تهذیب الأحکام، ٦/۷۵ - ٧٦



۲۳۲

استند إلى هذه التوقيعات فقهاءٌ كشيخ يوسف البحراني[١]، والوحيد البهبهاني[٢]، 

 ، الحسين  تربة  على  الذكر  باستحباب  وأفتوَا  الحكيم[٣]،  محسن  والسيّد 

واستحباب السجود عليها[٤].

القبر[٥]،  التربة في  استحباب وضع  أيضًا على  التوقيعات  بهذه  استدُلّ  كما 

واستحباب استخدامها في الحنوط[٦]، واستحباب كتابة الدعاء على الكفن بتربة 

.[٧] الحسين

من  أحكامها  بيان  في  الإماميةّ  فقهاء  إليها  استند  التي  المسائل  جملة  من 

القدمين  مسح  ترتيب  هي:    المهدي  الإمام  عن  الصادرة  الفقهيّة  التوقيعات 

يد  من  والمُنسوج  المصنوع  الثوب  وطهارة  الطهارة[٩]،  وقاعدة  الوضوء[٨]،  في 

الكفّار[١٠]، ورفع الظلاّل أو استظلال المُحرمِ[١١]، والإحرام في ثوب من خزّ[١٢]، 

٢٣٦/٨؛  الظلام،  مصابيح  البهبهانی،  الوحید  ٥٢٥/٨؛  الناضرة،  الحدائق  البحراني،   [١]

 الطباطبائي الحکیم، السيد محسن، مستمسك العروة الوثقى، ٥١٢/٥.

[٢] الوحید البهبهانی، مصابيح الظلام، ٢٣٦/٨.

[٣]  الطباطبائي الحکیم، مستمسك العروة الوثقى، ٥١٢/٥.

٢٩٦/٢؛  المعاد،  ذخيرة  السبزواري،  ٣١٣/٢؛  البرهان،  و  الفائدة  مجمع  [٤]  الأردبیلي، 

مصباح  ٢٦٧/٥؛  الهمداني،  الشيعة،  مستند  النراقي،  ٢٦٠/٧ ؛  الناضرة،  الحدائق  البحراني، 

الفقيه، ١٧٥/١١.

النراقي،  ۳۸٥/٢؛  اللثّام،  كشف  هندي،  فاضل   ،  ۱۱۲/٤ الناضرة،  الحدائق  البحراني،   [٥]

مستند الشيعة، ۲۱٥/٣.

[٦] البحراني، الحدائق الناضرة، ٤/٥۳ .

[٧] النجفي، جواهر الكلام، ٤/۲۳۱.

[٨] العاملي، محمد بن مكي، ذکری الشیعة، ١٥٥/٢؛ المقاصد العلیّة، ص ٩٩.

[٩] ینابیع الأحکام:٤٦١/١.

[١٠] النراقي، مستند الشیعة، ٣٩١/٤؛ مصباح الهدی،٤٣٩/٢.

[١١] النجفي، جواهر الکلام، ٤٠٦/١٨.

[١٢] البحراني، الحدائق الناضرة، ١١٥/١٥.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۳۳

والتقيّة في الميقات[١]، وحرمة الزواج من ربيبة[٢]، وحرمة الجدة من جهة الزوج 

على الرجل[٣]، ومدة عدّة المرأة في عقد مؤقتّ[٤]، والتعهد بعدم الزواج المؤقتّ، 

واستحباب كتابة (لا إله إلاّ الله) على الكفن[٥]، وشرط وجوب غسل مسّ الميّت، 

شهادة  وصحّة  رجب[٧]،  شهر  صوم  واستحباب  البيع[٦]،  في  الملكيّة  وشرط 

الأعمى[٨]، وحرمة زيادة أو نقصان المسكر[٩].

الخاتمة والنتائج

في  المهدویةّ  الفقهيّة  التوقيعات  تحليل  خلال  من  الدراسة،  هذه  أظهرت 

الدينيةّ  للمرجعيّة  امتدادًا حقيقيًّا  النصوص تمثلّ  هذه  أنّ  الصغرى،  الغَيبة  عصر 

والتشريعيّة في المدرسة الإماميةّ، التي أسهمت بدورٍ محوريّ في تأمين استمراريةّ 

الفقه الإمامي وتوجيه الحياة الدينيّة والعمليّة للشيعة في ظلّ غياب الإمام المباشر، 

وشكّلت مصدرًا معتمدًا في الاستنباط، لا يقلُّ أهميّةً عن الروايات الأخرى الواردة 

عن سائر الأئمةّ المعصومين.

إذ  موضوعاتها؛  وتنوّع  أفقها  سعة  عن  التوقيعات  هذه  مضامين  تكشف 

[١] الطباطبائي الحكيم، مستمسك العروة الوثقی، ٢٦٢/١١، جامع المدارك، ٢/٣٦۲.

[٢] الموسوي السبزواري، مهذّب الأحکام، ١٢/٢٤؛ الطباطبائي الحكيم، مستمسك العروة 

الوثقی، ١٤/۱۸۹.

الفقاهة (النکاح)، ١٢٤/٣؛ سند العروة  أنوار  [٣]  الحر العاملي، وسائل الشیعة، ٤٥۷/٢٠؛ 

الوثقی (النکاح). ٣٢٤/١.

[٤] النجفي، جواهر الکلام، ١٩٩/٣٠.

[٥] البحراني، الحدائق الناضرة، ٤٩/٤؛ الحاشیة علی مدارک الأحکام: ج ٢، ص ٦٨؛ غنائم 

الأیاّم:ج ٣ ص ٤٣٩، جواهر الکلام:ج ٤، ص ۲۳۱-۲۲۳.

[٦] الحدائق الناضرة:ج ١٨، ص ٣٨٧؛ الشیخ الأنصاري، کتاب المکاسب، ٣٦٦/٣.

[٧] الحر العاملي، وسائل الشیعة،٤٨٠/١٠.

[٨] المصدر نفسه، ٤٠٠/٢٧.

[٩] الخلاف، ٤٧٦/٥؛ النجفي، جواهر الکلام، ٣٧٤/٣٦.



۲۳٤

الأحوال  المعاملات،  في  مسائل  أيضًا  تناولت  بل  العبادات،  على  تقتصر  لم 

أنّ  الشخصيّة، والنظام القضائي، والواقع الاجتماعي والاقتصادي، ما يدلّ على 

الفقه الإمامي كان حاضرًا في مختلف جوانب الحياة، وأنّ المرجعية الدينية ظلتّ 

ما جاءت  غالبًا  التوقيعات  أنّ هذه  الظروف. كما  أحلك  فاعلةً ومؤثرةً حتى في 

بصياغاتٍ دقيقةٍ تراعي الظروف الأمنيّة والسياسيّة، دون أن تفقد وضوحها الفقهي 

تتنازل عن دقتها الاستدلاليّة؛ ما يجعلها نموذجًا فريدًا يجمع بين المضمون  أو 

العلمي والاعتبارات الواقعيةّ.

هذه  بعض  علی  الاعتماد  في  تردّدٍ  من  الفقهاء  بعض  أبداه  ممّا  وبالرغم 

يثُار من إشكالاتٍ تتعلقّ بضعف أسانيد بعضها أو غموض  التوقيعات بسبب ما 

مضمونها، فإنّ مجموع المعطيات التي توفرّها القراءة التحقيقيةّ يسمح بتجاوز هذه 

الملاحظات، والاطمئنان إلى حجّيتها النوعيّة، منها: ثبوت صدورها في عهد الغَيبة 

الصغرى، واقترانها بالسياق الزماني المعروف لتواصل الإمام مع قواعده، وورودها 

على لسان نوّابه المعتمدين ممّن ثبُت توثيقهم، وتعدّد نقُولها في مصادر الحدیثیةّ 

الإمامي وأصوله،  للفقه  العامّة  للقواعد  مطابقة مضامينها  إلى  بالإضافة  المعتبرة، 

واعتماد الفقهاء الكبار عليها في مصنّفاتهم الاستدلاليّة من غير تشكيك ظاهر.

الإماميّة مع  فقهاء  تعامل  فقد  الوثاقة،  توفرّ هذا المستوى من  وإلى جانب 

التوقيعات بروحٍ اجتهاديةٍّ واضحة، حيث استنُد إليها في مقام الفتوى، وأدُرجت 

ضمن المنظومة الروائيةّ المعتمدة، وتمّ تأويل بعض مواردها الغامضة وفق ضوابط 

الجمع العرفي والترجيح الأصولي. وهذا يدلّ على عمق موقعها في بنية الاجتهاد 

الإمامي، خصوصًا في ظرف غياب النصّ المباشر أو تعارضه مع رواياتٍ أخرى.

إنّ هذه التوقيعات المهدویةّ لا تعبرّ عن استمرار للتواصل فحسب، بل هي 

دليلٌ على حيويةّ المرجعيّة الإماميّة وقدرتها على التكيفّ مع واقع الغيبة، كما أنهّا 

وأنّ  الحياة،  مناحي  كلّ  يشمل  الدين  بأنّ  تؤمن  فقهيةٍ شاملة،  رؤيةٍ  تكشف عن 

الإمام المعصوم وإن غاب عن الأنظار، يبقى حاضرًا في توجيه الأمة من خلال 

أدواتٍ شرعيةّ موثوقة.



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۳٥

المصادر

تبریز، . ١ هاشمی،  بنی  ناشر  الأئمة،  معرفة  في  الغمة  کشف  عیسی،  بن  علي  الإربلي، 

۱۳۸۱ق.

الأردبیلی، أحمد بن محمد، مجمع الفائدة والبرهان فی شرح ارشاد الأذهان، مؤسسة . ٢

النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم.

الإمام الخمیني، السید روح الله، کتاب البيع، مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمینی . ٣

(قدس سره) – طهران، ۱۳۹۲ش.

 الأنصاري، مرتضی،  كتاب الخمس، مجمع الفکر الإسلامي، قم، ١٤١٥ ق.. ٤

----------، كتاب الخمس، مجمع الفکر الإسلامي، قم، ١٤١٥ ق.. ٥

 البحراني، یوسف بن أحمد. الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة. بیروت، دار الأضواء. . ٦

انصاریان، . ٧ انتشارات  قم،  شیعه،  امامان  سیاسی  و  فکری  حیات  رسول،  جعفریان، 

۱۳۸۱ ش. 

 الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، قم.. ٨

البحوث الاسلاميه، . ٩ السلام، مجمع  الامه الي حكام الائمه عليهم  ----------، هدايه 

مشهد، ۱۳۷۰ش.

الحسيني العاملي، السید محمد جواد، مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلامة، جماعة . ١٠

المدرسين في الحوزة العلمیة بقم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٩.

مجمع . ١١ المذهب،  تحقیق  في  المطلب  منتهى  یوسف،  بن  حسن  (العلامة)،  الحلي 

البحوث الإسلامية ، مشهد، ١٤١٢ ق.

١٢ . ،الحلي (المحقق)،  جعفر بن محمد. المعتبر في شرح المختصر،  مؤسسه سيد الشهداء

قم، ١٣٦٤ ش. 

الري شهري، محمدي ، محمد، دانشنامه امام مهدی برپایه قرآن، حدیث و تاریخ. . ١٣

مؤسسه علمی فرهنگی دار الحديث، ۱۳۹۳ ش.

السبزواري،  محمد باقر، ذخيرة المعاد في شرح الارشاد مؤسسة آل البيت  لإحياء التراث، قم.  . ١٤



۲۳٦

----------، كفاية الأحكام، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم.. ١٥

شبر، السید عبد الله، الأنوار اللامعة في شرح زيارة الجامعة، مؤسسة الوفاء.. ١٦

الشبیري الزنجاني، موسی، جرعه اى از دريا، مؤسسه کتاب شناسی – قم ۱۳۸۹ش.. ١٧

----------،  کتاب نکاح (فارسی)، مؤسسه پژوهشی رای  پرداز، قم.  . ١٨

الصدوق، محمد بن علي بن بابویه القمي، من لا يحضره الفقيه، جماعة المدرسين في . ١٩

الحوزة العلمیة بقم، مؤسسة النشر الإسلامي، قم،  ١٣٦٣ ش.

الصدوق، محمد بن علي بن بابویه، کمال الدین وتمام النعمة، دار الکتب الإسلامیة . ٢٠

– طهران، ۱۳۹۵ش.

قم، . ٢١  – التفسير  دار  الوثقى،  العروة  مستمسك  محسن،   السید  الحکیم،  الطباطبائي 

١٣٧٤ ش.

آل . ٢٢ مؤسسة  بالدلائل،  الأحکام  تحقیق  في  المسائل  رياض  علي،  السيد  الطباطبائي، 

البيت  لإحياء التراث، قم، ١٤١٨ ق.

الطبرسى، أحمد بن علي،   الاحتجاج، نشر المرتضی، ١٤٠٣ هـ.ق.. ٢٣

الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام في شرح المقنعة للشیخ مفید، طهران، . ٢٤

دار الکتب الإسلامیة.

----------، کتاب الغیبة، مؤسسة المعارف الإسلامیة.  . ٢٥

الفاضل الهندي، محمد بن حسن، كشف اللثام والإبهام عن قواعد الأحكام، مؤسّسة . ٢٦

النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم.

الفیض الکاشاني، ملاّ محسن، مفاتیح الشرائع، مجمع الذخائر الإسلاميّة، قم، ١٤٠١.. ٢٧

القمي، المیرزا أبوالقاسم بن الحسن، غنائم الأيام في مسائل الحلال والحرام، مركز . ٢٨

النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي. 

الکشيّ، محمد بن عمر، رجال الکشيّ، مؤسّسة آل البیت  لإحیاء التراث – قم، . ٢٩

١٣٦٣ ش. 

الکلیني، محمد بن یعقوب، أصول الکافي،  دار الکتب الإسلامیّة – طهران، ١٣٦٣ش.. ٣٠

المجلسي، محمد باقر، بحارالأنوار، بیروت، دار إحیاء التراث العربي.. ٣١

 المنتظري، حسین علي. دراسات فى المكاسب المحرمّة،  نشر تفکر، قم ١٤١٥ ق. . ٣٢



 �¡�¬�� �
�ç� � ��¬�®�� �
�������۲۳۷

الموسوي السبزواري، السید عبد الأعلی، مهذب الأحکام في بیان الحلال و الحرام، . ٣٣

قم، ١٤١٣ق.

الموسوي العاملي، السید محمد بن علي، مدارك الأحكام في شرایع الإسلام، مؤسسه . ٣٤

آل البیت  لإحیاء التراث، قم. 

النجفي، محمد بن الحسن. جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، بیروت، دار إحياء . ٣٥

التراث العربي.

آل . ٣٦ موسسة  الشريعة،  أحكام  في  الشيعة  مستند  مهدي،  محمد  بن  احمد   النراقي، 

البيت  لإحياء الثرات، مشهد، ١٤١٥ ق.

الوحید البهبهاني، محمد باقر، مصابيح الظلام في شرح مفاتیح الشرائع، مؤسسه علامه . ٣٧

مجدد وحيد بهبهانی، قم، ١٤٢٤.

الهمداني، آغا رضا، مصباح الفقيه، لمؤسسة الجعفرية لإحياء التراث، قم، ١٣٧٦هـ.. ٣٨



۲۳۸




