
 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۷٥

;ÍÅ‚∏\Â;€]Œ’\;8̨Œ’;Ä]ü\
(*)¦�£ ��
Õ ¾�£ È�·��

في الحوزة العلميّة / لبنان. (*) أستاذ



۷٦

� �����
بن  محمد  المهدي  بالإمام  وارتباطه  القائم  لقب  في  العمل  هذا  يبحث 

لهذا  اللغوية  الدلالات  ويعرض  الشريف)،  فرجه  تعالى  الله  (عجّل  الحسن 

اللقب ومعانيه الأساس. كما يدرس تاريخ استعماله في الفرق الشيعية ويبيّن 

أنّ لقبَي القائم والمهدي يعودان إلى شخصٍ واحد في الرؤية الإمامية. ويتناول 

البحث الروايات التي ورد فيها اللقب، ويعرض أهم التفسيرات لسبب تسميته 

التفريق بين الشخصيتين، مبيناً عدم صحّته وضعف  بالقائم، ثم يناقش ادعاء 

أدلته. ويخلص البحث إلى أنّ اتحاد اللقبين ثابتٌ نصاً وعقيدةً، وأنّ فهم لقب 

القائم يساعد على فهم الدور الإصلاحي والرسالي للإمام المهدي.

الكلمات المفتاحية:

القائم؛ المهدي؛ الغيبة؛ المهدوية؛ الروايات الإمامية.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۷۷

المقدّمة 

يعُدّ لقب (القائم) من أبرز وأشهر الألقاب التي اختصّ بها الإمام المهدي 

فهذا  الشيعة الإماميّة؛  فرَجََه الشريف) عند  تعالى  اللهُ  لَ  الحسن (عجَّ بن  محمد 

أنهّ تسميةٌ عابرةٌ؛ بل هو عنوان يحمل في طياّته معاني  إليه على  ينُظر  اللقب لا 

ودلالاتٍ عميقة، ترتبط بالعمل الإلهي النهائي لإقامة العدل الشامل في الأرض، 

وعند  الكبرى  غَيبته  مدّة  في  المهدي  الإمام  به  ينهض  الذي  المحوري  وبالدور 

ظهوره الموعود.

ورغم شيوع هذا اللقب في التراث الإمامي، فقد أثار تساؤلاتٍ عديدةً على 

المستويين التاريخي والعَقَدي، من قبيل: هل يختصّ هذا اللقب بالإمام المهدي 

دون سائر الأئمةّ؟ وما الأسباب التي أدّت إلى إطلاقه عليه بالذات؟ وهل هناك 

أنّ  أم  بـ(القائم)،  يلُقَّب  بـ(المهدي)، ومن  يلُقَّب  فعلاً تمايزٌ أو اختلافٌ بين من 

اللقبين يعودان إلى شخصٍ واحدٍ بوصفين مختلفين؟

ومن هنا، يهدف هذا البحث إلى دراسة لقب (القائم) دراسةً علميّةً شاملة، 

بين  التفرقة  شبهة  ومناقشة  فيه،  الواردة  والأخبار  النصوص  تحليل  على  تقوم 

الشريف،  اللقب  هذا  حول  الموحّدة  الإماميةّ  الرؤية  ترسيخ  و  والقائم  المهدي 

وبيان الأساس النصي والعَقَدي الذي يقوم عليه.

وتتناول هذه الدراسة المباحث الآتية:

المبحث الأول: الإطار المفهومي – القائم في اللغة العربيّة

المبحث الثاني: (القائم)عند الإماميّة – اتحّاد الملقَّب باللقبين

المبحث الثالث: (القائم) في النصوص – الإطلاق اللقبي والوصفي

المبحث الرابع: أسباب تسمية المهدي بـ(القائم) ونقد التفسيرات الشاذة

المبحث الخامس: الإمام المهدي والمهدويةّ عند الشيعة الإماميّة باختصار

المبحث السادس: وضع اليد على الرأس عند ذكر (القائم) بين الحُسن والخصوصيّة

المبحث السابع: التفرقة بين القائم والمهدي – دفع شبهة التفرقة



۷۸

المبحث الأول: القائم في اللغة العربيّة

يعُدّ لفظ (القائم) من الألفاظ الاشتقاقيّة في اللغة العربيّة، ولا يمكن الإحاطة 

بدلالته الدقيقة إلاّ من خلال الوقوف على جذره اللغوي، والفعل الذي اشتقُّ منه، 

أبعاده.  وتحديد  معناه  رسم  في  الثلاثة  العناصر  هذه  تتكامل  إذ  الصرفي،  ووزنه 

وبناءً على ذلك، يتناول هذا المبحث لفظ (قائم) في ثلاثة محاور رئيسة:

الأول يتعلّق بالجذر (قوم)، والثاني بالفعل (قام)، والثالث بالصيغة الصرفيّة (قائم).

المحور الأول: جذر لفظ (قائم) (قوم)

جذر اللفظ هو (قوم)، وقد خصّه العرب بأصلين أساسيين متقابلين يجتمعان 

الناس، والآخر على  الجماعة من  يدلّ على  استعمالٍ واحدة؛ أحدهما  دائرة  في 

الأصلين  هذين  إلى  اللغة  مقاييس  في  فارس  ابن  أشار  وقد  والعزم.  الانتصاب 

بقوله: «القاف والواو والميم أصلان صحيحان، يدلّ أحدهما على جماعة ناس، 

وربّما استعير في غيرهم، والآخر على انتصابٍ أو عزمٍ»[١].

المعنى الأول – الدال على الجماعة:

 يرُاد به الاسم الذي يطُلق على جماعةٍ من الناس، وغالباً ما يرُاد به الرجال 

العامّة ويتحمّلون المسؤوليات، كما  النساء، لكونهم من يقومون بالأعمال  دون 

دون  الرجال  «القوم:  تعريفه:  في  الفراهيدي  أحمد  بن  الخليل  ذلك  على  نصّ 

النساء».

المعنى الثاني – الدال على الانتصاب والعزم:

الاستقامة  معاني  حول  ويدور  (قام)،  الفعل  منه  يشُتقّ  الذي  الأصل  وهو   

والانتصاب والعزم على الفعل، وهو المعنى الذي تفرّعت عنه أكثر مشتقّات هذه 

المادة.

 وقد أوضح الراغب الأصفهاني هذا الأصل في مفردات القرآن بقوله: « يقُال: 

قام يقوم قيامًا، فهو قائم، وجمعه قيام. وأقام بالمكان إقامة. والقيام على أضرب: 

[١] ابن فارس، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة ٤٢/٥.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۷۹

له،  والحفظ  المراعاة  وهو  للشيء  وقيام  اختيار،  أو  بتسخير  إمّا  بالشخص  قيام 

وقيام هو العزم على الشيء»[١].

يتبيّن من ذلك أنّ القيام يشمل نوعين من المعنى:

١. قيام حسيّ، كقولهم: قام الرجل من مجلسه، أي نهض واعتدل.

٢. قيام معنويّ، كقولهم: قام بالأمر حقّ قيام، أي تولاّه وعزم عليه وحافظ عليه.

ومن هذا الأصل الاشتقاقي تفرّعت ألفاظ عديدة مثل: قيام، قِوام، استقامة، 

بالفعل. ومن  والنهوض  والثبات  الاعتدال  تدور حول محور  مُقام، وكلهّا  قيَوّم، 

ثمّ، فإنّ مادة (قوم) التي اشتقُّ منها لفظ (قائم) تفيد في أصلها الانتصاب والعزم 

والثبات على الفعل.

المحور الثاني: معنى الفعل (قام) 

العربيّة ليشمل  اتسّع استعماله في  الفعل (قام) فرعٌ من الجذر (قوم)، وقد 

معانَي متعدّدةً يجمعها خيطٌ واحدٌ هو الاستقامة والنهوض والثبات.

وقد عرض المعجم الوسيط هذا التنوّع الدلالي بقوله: «قام يقوم قومًا وقوَْمةً: 

انتصب واقفًا، وقام الأمر: اعتدل، ويقال: قام ميزان النهار أي انتصف، وقام قائم 

الظهيرة أي حان وقت الزوال، وقام الماء ثبت متحيّراً لا يجد منفذًا، وقام الحقّ 

ظهر واستقرّ، وقام على الأمر دام وثبت، وقام للأمر تولاّه، وقام على أهله تولىّ 

أمرهم ونفقاتهم، وقام على المتاع بكذا تحدّدت قيمته، ويقال: قام بفعل كذا، أي 

أخذ في عمله»[٢].

يتضّح من هذه الاستعمالات أنّ الفعل (قام) تجاوز معناه الحسيّ الأصلي 

والتوليّ،  والثبات،  الدوام،  على  تدلّ  مجردّةٍ  معانٍ  إلى  والانتصاب)  (الوقوف 

أنّ (القيام) في جميع  التطوّر الدلالي يؤكد  بالعمل. وهذا  والمباشرة، والنهوض 

استعمالاته يحمل دلالات الحركة الفاعلة، والإرادة المستمرة، والثبات في العمل.

[١] الراغب الاصفهاني، مفردات الفاظ القرآن ص ٦٨٩.

[٢] مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ص ٧٦٧.



۸۰

المحور الثالث: لفظ (قائم) وصيغته (اسم الفاعل)

 لفظ (قائم) هو اسم فاعلٍ مشتقّ من الفعل (قام)، وهو على وزن (فاعل)، 

وهي صيغة تفُيد من صدر منه الفعل وتلبّس به، مع الإيحاء بالاستمرار أو الدوام 

لا بمجردّ الحدوث.

مستقرة  بالفعل صفةً  اتصّف  من  يدلّ على  أنهّ  الفاعل  اسم  ومن خصائص 

أو متكرّرة؛ فالعرب لا تطلق (تاجر) على من باع سلعةً مرةّ واحدة، ولا (كاتب) 

على من كتب سطراً عابراً، بل على من جعل الفعل سجيّةً أو مهنةً له. وعليه، فإنّ 

أو لمرةٍ  عَرضًَا  بالفعل  قام  القيام وثبت عليه، لا من  استمرّ على  (القائم)هو من 

مؤقتة.

القيام  قائمٌ، دلّ على  زيدٌ  قيل:  إذا  متعلَّقه:  اللفظ بحسب  ويختلف مدلول 

الحسيّ، أي إنهّ واقفٌ ومعتدل. وإذا قيل: زيدٌ قائمٌ على أهله، كان المعنى قيامًا 

معنوياً، أي إنهّ يتولىّ أمرهم ويهتمّ بشؤونهم.

 ويجمع المثالان على عنصرٍ مشتركٍ هو الاستمراريةّ والثبات في الفعل؛ ولهذا 

يؤكّد أهل اللغة أنّ اسم الفاعل يفُيد التلبّس بالفعل على وجه الدوام أو التكرار، 

بخلاف الفعل الماضي الذي يدلّ على مجردّ الحدوث في الزمن المنقضي.

والخلاصة: يتبيّن من مجموع ما تقدّم أنّ لفظ (القائم) يدلّ في أصله اللغوي 

على من نهض بالفعل واستمرّ فيه وثبت عليه، سواء أكان قيامًا حسّيًّا (كالنهوض 

والوقوف) أم معنويًّا (كالتوليّ والرعاية والعزم الثابت). فـ(القائم)هو الذي يلازم 

حال الفاعليّة ولا يقتصر فعله على مرةٍ عابرة.

متنوّعةٍ – كالانتصاب، والاعتدال،  يسُتعمل في دلالاتٍ  (قام)  الفعل  ولأنّ 

للدلالة  تارةً  فيسُتعمل  للسياق،  تبعًا  يتنوّع  (قائم)  معنى  فإنّ   – والتوليّ  والدوام، 

على الثبات والاعتدال، وأخرى على المباشرة والإشراف والرعاية.

وعليه، فإنّ إدراك المعنى الدقيق للفظ (القائم) في أيّ موضعٍ من الاستعمال 

منهما  يسُتخلص  إذ  فيهما،  ورد  اللذين  والمقام  السياق  بمراعاة  إلاّ  يتحقّق  لا 

المعنى الأنسب من بين معانيه الاشتقاقيّة المتعدّدة.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۸۱

المبحث الثاني: (القائم) عند الإماميّة

الشيعي عمومًا،  التراث  الألقاب المشهورة جدًا في  (القائم) من  لقب  يعُدّ 

وعند الإماميّة على وجه الخصوص؛ فهذا اللقب لم يكن تسميةً رمزيةً فحسب، 

بل ارتبط منذ البدايات الأولى بفكرة الظهور الإلهي للعدل النهائي، حتى صار من 

. أبرز ألقاب الإمام المهدي محمد بن الحسن

للهجرة على  الأول  القرن  منذ  الشيعيّة المختلفة  الفرق  اتفقت كلمات  وقد 

أنّ الملقَّب بالمهديّ هو نفسه الملقَّب بالقائم، وإنْ اختلفوا في تحديد شخصه. 

فبينما ذهبت الإماميّة إلى اختصاص هذين اللقبين الشريفين بالإمام الثاني عشر 

اللقبين على شخصياتٍ  الفرق هذين  أطلقت سائر   ، العسكري  الحسن  بن 

أخرى بحسب معتقدها الخاصّ.

إنّ اتحّاد الموصوف بهذين اللقبين (المهديّ والقائم) يعُدّ من المسلمات في 

الفكر الشيعي منذ القرن الأول الهجري، وقد تواترت عليه النصوص والروايات 

والنقول التاريخيّة. ولإثبات هذا الأمر، سنستعرض أبرز الشواهد التي وردت في 

المصادر القديمة، سواء في كتب الفرق أو في مؤلفّات أعلام الإماميّة أنفسهم.

شواهد من كتاب فرق الشيعة للشيخ حسن بن موسى النوبختي

مواضع  في  هـ)   ٣٠٠ نحو  (ت.  النوبختي  موسى  بن  حسن  الشيخ  صرّح 

متعدّدةٍ من كتابه فرق الشيعة بأنّ اللقبين (القائم) و(المهدي) يطُلقان على شخصٍ 

واحدٍ في اعتقادات مختلف الفرق الشيعيّة، وأنّ هذا التلازم كان معروفاً ومستقرًّا 

منذ القرن الأول الهجري. وفيما يأتي أهم الشواهد:

١. في الكيسانيّة (المختاريةّ):

نقل النوبختي عنهم أنهّم قالوا: «الوصيّة عندهم في ولد محمد بن الحنفيةّ 

لا تخرج إلى غيرهم، ومنهم يكون القائم المهدي...». كما نقل عن فرقةٍ أخرى 

خرجت منهم أنهّم «زعموا أنّ الحسن مات ولم يوصِ إلى أحد، ولا وصيّ بعده 



۸۲

ولا إمام حتى يرجع محمد بن الحنفيّة فيكون هو القائم المهدي»[١]. 

يظُهر هذا النقل بوضوح أنّ (القائم) و(المهدي) عند الكيسانيّة لقبان لشخص 

واحد، هو محمد بن الحنفيّة، ما يثبت وحدة اللقبين منذ القرن الأول.

٢. في البيانيّة (أصحاب بيان النهدي):

وولي  هاشم  أبو  هو  المهدي  القائم  الإمام  إنّ  قالت  «فرقة  النوبختي:  قال 

الخلق، ويرجع فيقوم بأمور الناس ويملك الأرض، ولا وصيّ بعده، وغلوا فيه، 

وهم البيانيّة أصحاب بيان النهدي»[٢].

التي ظهرت  الفرقة  عند هذه  اللقبين  استمرار وحدة  يدلّ على  النص  وهذا 

أواخر القرن الأول وأوائل الثاني.

٣. في أتباع عبد الله بن معاوية:

ذكر النوبختي: «فرقة قالت إنّ عبد الله بن معاوية هو القائم المهديّ الذي 

ظلمًا  مُلئت  بعدما  وعدلاً  قسطاً  ويملؤها  الأرض  يملك  أنهّ    النبي  به  بشرّ 

وجورًا...»[٣].

وهذا نصٌّ آخر يثبت استمرار وحدة اللقبين في القرن الثاني، حيث قتُل عبد 

الله بن معاوية سنة ١٢٩ هـ.

٤. فيمن قال بإمامة محمد بن عبد الله بن الحسن:

أورد النوبختي أنّ بعض أصحاب الإمام الصادق  بعد وفاته قالوا بإمامة 

محمد بن عبد الله بن الحسن، و»زعموا أنهّ القائم، وأنهّ الإمام المهدي»[٤]. 

وهذا دليلٌ إضافيّ على وحدة اللقبين في النصف الأول من القرن الثاني الهجري.

[١] النوبختي، الحسن بن موسى، فرق الشيعة، ص ٧٠.

[٢] المصدر نفسه، ص ٧٣.

[٣] المصدر نفسه، ص ٧٥.

[٤] المصدر نفسه، ص ١٠٧–١٠٨.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۸۳

٥. في الواقفة على محمد بن إسماعيل بن جعفر:

قال: «ومحمد بن إسماعيل بن جعفر، وهو الإمام القائم المهدي... وزعموا 

أنهّ حيٌّ لم يمت، وأنهّ في بلاد الروم، وأنهّ القائم المهدي...»[١].

وهذا يثبت أنّ وحدة اللقبين بقيت مستمرةً في أواخر القرن الثاني الهجري. 

بها شريعة  ينسخ  برسالةٍ جديدةٍ  «يبعث  بأنهّ  القيام  الفرقة معنى  وقد فسرّت هذه 

محمّد صلىّ الله عليه وآله»، بخلاف بقية الشيعة الذين فسرّوه بأنهّ القائم بالعدل 

الإلهي.

: ٦. في الواقفة على الإمام موسى بن جعفر

نقل النوبختي قول فرقةٍ منهم: «إنّ موسى بن جعفر لم يمت، وإنهّ حيٌّ لا 

وإنهّ  جورًا،  مُلئت  كما  عدلاً  ويملأها  وغربها  الأرض  شرق  يملك  حتى  يموت 

القائم المهدي»[٢]. وقال عن فرقةٍ أخرى منهم: «لا ندري أهو حيّ أم ميت، لأناّ 

قد روينا فيه أخبارًا كثيرةً تدلّ على أنهّ القائم المهدي، فلا يجوز تكذيبها»[٣].  كما 

حيّ  وإنهّ  يحُبس،  بن جعفر لم يمت ولم  «إنّ موسى  قولهم:  البشريةّ  عن  أورد 

غائب، وإنهّ القائم المهدي»[٤].

تظُهر هذه الأقوال استمرار استعمال اللقبين مترادفين في منتصف القرن الثاني.

: ٧. فيمن قال بإمامة محمد بن الإمام الهادي

قال النوبختي: «وزعموا أنهّ حيّ لم يمت، وهو القائم المهدي، وقالوا فيه 

بمثل مقالة أصحاب إسماعيل بن جعفر»[٥]. وهو شاهدٌ من القرن الثالث الهجري 

على بقاء وحدة اللقبين في الفكر الشيعي.

[١] النوبختي، الحسن بن موسى، فرق الشيعة، ص ١٢١–١٢٢.

[٢] المصدر نفسه، ص ١٣٠.

[٣] المصدر نفسه، ص ١٣٢.

[٤] المصدر نفسه، ص ١٣٤.

[٥] المصدر نفسه، ص ١٤٩.



۸٤

٨. فيمن قال بقيام الحسن بن علي بعد موته:

القائم  وهو  موته،  بعد  وعاش  مات  علي  بن  الحسن  «إنّ  النوبختي:  قال 

المهدي، لأناّ روينا أنّ معنى القائم هو أن يقوم بعد الموت ويقوم، ولا ولد له، ولو 

كان له ولد لصح موته»[١].

وفي هذا النصّ تفسيٌر خاصٌّ لمعنى القيام بأنهّ القيام بعد الموت، وهو شاهدٌ 

آخر على ترادف اللقبين في القرن الثالث.

شواهد من كتب أعلام الإماميّة

الإماميةّ  الفرق، جاءت تصريحات أعلام  النوبختي عن  نقله  ما  إلى جانب 

واضحة في بيان أنّ المهديّ هو القائم نفسه، وأنّ اللقبين متحّدان دلالةً وموضوعًا. 

ومن ذلك:

١. الشيخ الصدوق (ت. ٣٨١ هـ) في الاعتقادات:

على  تعالى  الله  «حجج  عشر:  الاثني  بالأئمةّ  الإماميّة  عقيدة  بيان  في  قال 

 الأئمةّ الاثنا عشر، أولهم أمير المؤمنين... ثم محمد  نبيهّ محمّد  خلقه بعد 

أرضه...»[٢]. وأضاف:  الله في  الزمان خليفة  القائم صاحب  الحجّة  الحسن  بن 

«ونعتقد أنّ حجّة الله في أرضه وخليفته على عباده في زماننا هذا هو القائم المنتظر 

محمد بن الحسن، وأنهّ هو المهدي الذي أخبر به النبيّ صلىّ الله عليه وآله»[٣].

٢. الشيخ المفيد (ت. ٤١٣ هـ) في الإرشاد والنكت الاعتقاديةّ:

الثاني عشر: «هو صاحب السيف من أئمةّ الهدى، والقائم  قال عن الإمام 

بذكر علاماتٍ  الأخبار  «قد جاءت  قال:  لدولة الإيمان»[٤]. كما  المنتظر  بالحقّ، 

[١] المصدر نفسه، ص ١٥٣.

[٢] الشيخ الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، الاعتقادات ص ٢٨٨-٢٨٩.

[٣] المصدر نفسه، ص ٢٩٨.

[٤] الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الارشاد، ٣٣٩/٢.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۸٥

لزمان قيام القائم المهديّ وحوادث تكون أمام قيامه»[١]. وصرّح في موضعٍ آخر 

بقوله: «ثم الخلف القائم المهدي صلوات الله عليهم أجمعين»[٢].

٣. حسين بن عبد الوهاب (من أعلام القرن الخامس) في عيون المعجزات:

ذكر في سياق حديثه عن ولادة الإمام المهديّ : «والرواية الصحيحة أنّ 

القائم ولد يوم الجمعة مع طلوع الفجر»[٣].

٤. الطبرسي (ت. ٥٤٨ هـ) في إعلام الورى وتاج المواليد:

والخلف  والمهديّ،  والقائم،  بالحجّة،  «ويلقّب  الورى:  إعلام  في  قال 

يعُبرّ  «وإنما  المواليد:  تاج  في  وأكد  والصاحب»[٤].  الزمان،  وصاحب  الصالح، 

والقائم،  الحجّة،  به:  المختصّة  عليه  الله  صلوات  ألقابه  ومن  ألقابه،  بأحد  عنه 

والمهدي، والخلف الصالح، وصاحب الزمان، والمنتظرَ»[٥].

٥. المحقّق الحِليّ (ت. ٦٧٦ هـ) في المسلك إلى أصول الدين:

الحجة  الحسن  بن  محمد  القاسم  أبي  «إلى  الأئمةّ:  سلسلة  خاتماً  قال 

القائم»[٦].

اللقب  يذكرون هذا  مبلغًا جعل المخالفين للإماميّة  بلغ هذا الاشتهار  وقد 

في  الرازي  الفخر  فعل  كما  عشر،  الثاني  الإمام  عن  الحديث  عند  لسانهم  على 

المحصل إذ قال: «أما الإماميّة، فالذين استقرّ رأيهم... ثم ابنه محمد، وهو القائم 

المنتظر رضي الله عنهم أجمعين»[٧].

[١] المصدر نفسه، ٣٦٧/٢.

[٢] الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، النكت الاعتقاديةّ، ص ٤٣.

[٣] حسين بن عبد الوهاب، عيون المعجزات، ص ١١١.

[٤] الطبرسي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى ٢١٢/٢.

[٥] نقلا من كتاب الإمام المهدي في مصادر علماء الشيعة، ٤١٢/٢.  

[٦] المحقّق الحِليّ، نجم الدين جعفر بن الحسن، المسلك في أصول الدين، ص ٢٧٨.

[٧] المحقّق الطوسي، محمد بن الحسن، تلخيص المحصل، ص ٧٢٣.



۸٦

والخلاصة

يتضّح من مجمل ما تقدّم أنّ وحدة اللقبين (القائم)، و(المهدي) أمرٌ ثابت 

ومستقرّ في الفكر الشيعي منذ القرن الأول للهجرة حتى اليوم. فاللقبان يطُلقان 

ظلمًا  مُلئت  كما  وعدلاً  قسطاً  الأرض  بملء  الموعود  هو  واحدٍ  شخصٍ  على 

وجورًا.

فإنّ  الملقّب،  هذا  هويةّ  تعيين  في  اختلفت  قد  الشيعيّة  الفرق  كانت  وإنْ 

 ، الإماميّة قد أجمعوا على أنهّ الإمام الثاني عشر محمد بن الحسن العسكري

في حين أطلقه غيرهم على شخصيّاتٍ أخرى. ومع ذلك، ظلّ الأصل المشترك 

بين الجميع هو اتحاد الملقَّب بالمهديّ والقائم، وهو ما يشكّل قاعدةً راسخةً في 

البنية الاعتقاديةّ للشيعة الإماميةّ.

المبحث الثالث: (القائم) في النصوص: الإطلاق اللقبيّ والوصفيّ

يعُدّ لقب (القائم) من أبرز الألقاب التي وردت في الروايات الشريفة حول 

الإمام المهدي ، وقد تكرّر وروده في مصادر الإماميّة على نحوٍ لافت، حتى 

أصبح علمًَا عليه، ومشيراً إلى شخصه المبارك بخصوصه. وقد نصّ المحقّقون 

من العلماء على اختصاص الإمام المهدي  بهذا اللقب الشريف، وإنْ كان 

يسُتعمل أحياناً وصفًا لسائر الأئمةّ  بوصفهم جميعًا (قائمين بأمر الله).

ومن هنا، يُمكن التمييز بين نوعين من الإطلاقات في النصوص:

. ١- الإطلاق اللقبيّ، وهو الذي خُصَّ به الإمام المهدي

. ّ٢- الإطلاق الوصفيّ، وهو ما ورد في بعض الأخبار حول بقية الأئمة

وسنعرض فيما يأتي أبرز الشواهد على كلا الإطلاقين:

 الإطلاق اللقبيّ على الإمام المهدي

(القائم)، حتى صار  بلقب    المهدي  الإمام  كثيرةٌ تصف  أخبارٌ  وردت 

هذا اللقب من أشهر ألقابه الخاصّة. ونورد فيما يأتي نماذج منها، تغني عن غيرها 



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۸۷

لكثرتها وتواتر مضمونها.

 ١. حديث الإمام الرضا

عن الرياّن بن الصلت قال: قلت للرضا : أنت صاحب هذا الأمر؟ فقال: 

«أنا صاحب هذا الأمر، ولكنّي لست بالذي أملأها عدلاً كما مُلئت جورًا، وكيف 

أكون ذلك على ما ترى من ضعف بدني؟ وإنّ القائم هو الذي إذا خرج كان في 

سن الشيوخ ومنظر الشبان قويًّا في بدنه حتى لو مدّ يده إلى أعظم شجرةٍ على وجه 

الأرض لقلعها، ولو صاح بين الجبال لتدكدكت صخورها يكون معه عصا موسى 

وخاتم سليمان، ذاك الرابع من ولدي يغيبه الله في ستره ما شاء، ثم يظهره فيملأ 

به الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت جورًا وظلمًا»[١].

٢. حديث الإمام الصادق  في تعيين القائم 

للصادق  قلتُ  فيه:  يقول  الحميري في حديثٍ طويلٍ  السيّد بن محمد  عن 

جعفر بن محمد : يا ابنَ رسول الله، قد روي لنا أخبار عن آبائك  في 

الغَيبة، وصحة كونها فأخبرني بمن تقع فقال : «إنّ الغَيبة ستقع بالسادس من 

ولدي، وهو الثاني عشر من الأئمةّ الهداة بعد رسول الله (ص) أولهم أمير المؤمنين 

علي بن أبي طالب، وآخرهم القائم بالحق، بقية الله في الأرض، وصاحب الزمان، 

والله لو بقي في غَيبته ما بقي نوح في قومه لم يخرج من الدنيا حتى يظهر فيملأ 

الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت جورًا وظلمًا»[٢].

٣. حديث الإمام الصادق  عن خفاء الولادة والغَيبة

«في  يقول:  سمعته  قال:    الله  عبد  أبي  عن  سنان  بن  الله  عبد  عن 

القائم  سُنّةٌ من موسى بن عمران ، فقلت: وما سُنّته من موسى بن عمران؟ 

وقومه؟  أهله  وكم غاب موسى عن  فقلت:  قومه.  وغَيبته عن  مولده  قال: خفاء 

[١] الشيخ الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة، ج٢، باب٣٥، ح ٧.

[٢] المصدر نفسه، ج٢، باب٣٣، ح ٢٣.



۸۸

فقال: ثماني وعشرين سنة»[١].

 ٤. حديث رسول الله

عن المفضّل بن عمر عن الصادق جعفر بن محمد عن أبيه عن آبائه  عن 

أمير المؤمنين ، قال: «قال رسول الله:....فرفعت رأسي وإذا أنا بأنوار علي، 

وفاطمة، والحسن، والحسين، وعلي بن الحسين، ومحمد بن علي، وجعفر بن 

محمد، وموسى بن جعفر، وعلي بن موسى، ومحمد بن علي، وعلي بن محمد، 

والحسن بن علي، ومحمد بن الحسن القائم في وسطهم كأنهّ كوكب دري... » 

الحديث.[٢]

 ٥. حديث الإمام الباقر

ومعنا مولى لأبي جعفر  بصير،  أبي  مع  كنت  قال:  أبي حمزة  بن  عن علي 

، فقال: سمعت أبا جعفر ، يقول: «منّا اثنا عشر محدّثاً، السابع  الباقر 

 من بعدي ولدي القائم» فقام إليه أبو بصير فقال: أشهد أنّي سمعت أبا جعفر

يقوله منذ أربعين سنة[٣].

 ٦. حديث الإمام الصادق

عن داود بن كثير الرقي قال: قلت لأبي عبد الله : جعلت فداك قد طال 

هذا الأمر علينا حتى ضاقت قلوبنا، ومتنا كمدًا [۳]؟ فقال: «إنّ هذا الأمر آيس ما 

، ينادي منادٍ من السماء باسم القائم، واسم أبيه». فقلت له:  يكون منه وأشدّه غماًّ

جعلت فداك ما اسمه؟ فقال: «اسمه اسم نبي، واسم أبيه اسم وصي»[٤].

 ٧. حديث الإمام الحسين

عن علي بن أبي المغيرة قال: حدّثنا عبد الله بن شريك العامري، عن بشر بن 

[١] المصدر نفسه، ج١، باب٦، ح ٢٣.

[٢] الشيخ الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة، ج١، باب ٢٣، ح ٢.

[٣] النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، باب٤، ح ٢٨.

[٤] المصدر نفسه، باب١٠، ح ٢٩.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۸۹

غالب الأسدي، قال: قال لي الحسين بن علي : «يا بشر ما بقاء قريش إذا قدم 

قدّم خمسمائة  ثم  أعناقهم صبراً،  القائم المهدي منهم خمسمائة رجل، فضرب 

فضرب أعناقهم صبراً.... » الحديث.[١]

٨. حديث التصريح باتحّاد اللقبين

عن عبد العظيم بن عبد الله بن علي بن الحسن بن زيد بن الحسن بن علي 

بن أبي طالب  الحسني قال: دخلت على سيدي محمد بن علي بن موسى 

بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ، وأنا أريد أن 

أسأله عن القائم، أهو المهدي أو غيره؟ فابتدأني فقال لي: «يا أبا القاسم إنّ القائم 

منّا هو المهدي الذي يجب أن ينُتظر في غَيبته ويطُاع في ظهوره وهو الثالث من 

ولدي... » الحديث[٢].

أنّ لقب (القائم) قد استقُرّ كلقب خاصٍّ بالإمام  يتضّح من هذه النصوص 

المهدي  في زمن الأئمةّ أنفسهم، حتى صار عند الرواة علامةً تشير إليه بلا 

حاجة إلى قرينة. والحديث الأخير صريح في اتحّاد اللقبين (المهديّ)، و(القائم)، 

وهو ما ينفي أيّ توهّمٍ للتغاير بينهما.

 ّالإطلاق الوصفيّ على سائر الأئمة

وردت رواياتٌ أخُرى تصف جميع الأئمةّ  بأنهّم (قائمون بأمر الله)، 

أي إنهّم يقومون بوظائف الإمامة والهداية الإلهيّة في كلّ زمان. وفيما يأتي بعض 

تلك النصوص:

١. حديث الإمام الرضا  عن استمرار الحجّة  

الله على  «نحن حجج   : الرضا  قال  قال:  أبي محمود  بن  إبراهيم  عن 

خلقه، وخلفاؤه في عباده، وأمناؤه على سرهّ... ولا تخلو الأرض من قائمٍ منّا ظاهرٍ 
أو خافٍ، ولو خلت يومًا بغير حجّةٍ لماجت بأهلها كما يموج البحر بأهله».[٣]

[١] المصدر نفسه، باب ١٣ ح ٢٣.

[٢] الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، باب ٣٦ ح ١.

[٣] المصدر نفسه باب ٢١ ح ٦.



۹۰

٢. حديث الإمام الصادق  عن حقيقة الإمامة

عن الحسين بن أبي العلاء قال: قلت لأبي عبد الله : تكون الأرض بغير إمام؟

قال: «لا».

قلت: فهل يكون إمامان في وقتٍ واحد؟

قال: «لا، إلاّ وأحدهما صامت».

قلت: فالقائم إمام؟

قال: «نعم، إمام بن إمام، قد اؤتمّ به قبل ذلك».

٣. حديث الإمام الجواد  في التفريق بين الوصف واللقب

: إنّي  عن عبد العظيم الحسني قال: قلت لمحمد بن علي بن موسى 

أبا  «يا   : فقال  وعدلاً...  قسطاً  الأرض  يملأ  الذي  القائم  تكون  أن  لأرجو 

القاسم، ما منّا إلاّ وهو قائمٌ بأمر الله وهادٍ إلى دين الله، ولكن القائم الذي يطهّر 

تخفى على  الذي  والجحود، ويملؤها عدلاً، هو  الكفر  أهل  من  الأرض  به  الله 
الناس ولادته، ويغيب عنهم شخصه، ويحُرَّم عليهم تسميته».[١]

 والخلاصة

الأوّل  يسُتعمل على وجهين:  (القائم)  لفظ  أنّ  الأخبار  مجموع  من  يتضّح 

لقب خاصّ بالإمام المهدي ، وهو الغالب في الروايات، حيث يذُكر مع لام 

التعريف (القائم). والثاني وصف عام لبقية الأئمةّ ، بلحاظ قيامهم بأمر الله 

وهدايتهم للأمّة. كما أنّ ورود اللفظ نكرة أحياناً لا يغيّر من خصوصيته في حقّ 

المهدي ، بل هو من باب الوصف الملازم للقب.

وعليه، لا تعارض بين الطائفتين من الروايات؛ إذ يجتمع فيهما المعنى العام 

قيامه  عند    المهدي  الإمام  في  المتحقّق  الخاصّ  والمعنى  الله،  بأمر  للقيام 

بالعدل الإلهي الشامل بعد الغَيبة الطويلة.

[١] المصدر نفسه باب ٣٦ ح ٢.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۹۱

المبحث الرابع: سبب تسمية المهدي  بـ (القائم)

بل  عَرضَيةً؛  تسمياتٍ  ليست    الأئمةّ  على  أطُلقت  التي  الألقاب  إنّ 

المشروع  في  ودورهم  مقامهم  من  جوانب  عن  تكشف  خاصّةً  دلالاتٍ  تحمل 

الإلهي. ولقب (القائم) الذي اختصُّ به الإمام المهدي  من أبرز هذه الألقاب، 

وقد وردت في تفسيره ثلاثة اتجاهات رئيسة:

الاتجاه الأول: قيامه بالحقّ ونشر العدل (الرأي المشهور)

عن  الإرشاد  المفيد في  الشيخ  رواه  وقد  الإماميّة،  بين  الأشهر  التفسير  وهو 

الإمام الصادق  أنهّ قال: «سُمّي بالقائم لقيامه بالحق»[١]. أي إنهّ يقوم لإقامة 

العدل الإلهي، ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد أن مُلئت ظلمًا وجوراً. وبذلك يرتبط 

اللقب بمهمّته الكبرى في إحياء القيم الإلهيّة وتحقيق العدالة الشاملة عند ظهوره.

الاتجاه الثاني: قيامه بالإعداد والدفاع

ث النوري[٢] أنّ بعض العلماء فسرّوا اللقب بمعنى القِيام المستمرّ  ذكر المحدِّ

الليل  «يقوم في  بالقائم لأنهّ  لقُّب    إنّ المهدي  فقالوا:  به،  أمُر  بالإعداد لما 

فالقِيام هنا  الله تعالى عند ظهوره».  بأمر  ليقوم  ينبغي إعداده،  ما  بإعداد  والنهار 

العلني، بما يعكس طابع الحضور  الخروج  الدائمة، لا عن  الجهوزية  كناية عن 

الفاعل للإمام في زمن الغَيبة.

الاتجاه الثالث: قيامه بعد موت الذكر (لطول الغَيبة)

سُمّي  المهدي  الإمام  بأنّ  الأخبار[٣]  الصدوق في معاني  الشيخ  وقد صرّح 

إمامته».  الناس عن  أكثر  وارتداد  غَيبته  لطول  ذكره  بعد موت  يقوم  «لأنه  بالقائم 

وهذا المعنى هو المروي عن الإمام الجواد  في حديث الصقر بن أبي دلف، 

قال: «سمعت أبا جعفر محمد بن علي الرضا  يقول: إنّ الإمام بعدي ابني 

[١] الشيخ المفيد،  محمد بن محمد بن النعمان، الارشاد، ٣٨٢/٢.

[٢] المحدث النوري، حسين النوري الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الغائب، ص ١٥٨.

[٣] الشيخ الصدوق،  محمد بن علي بن بابويه، معاني الأخبار، ص ٦٤. 



۹۲

علي، أمره أمري، وقوله قولي، وطاعته طاعتي، والإمام بعده ابنه الحسن، أمره أمر 

أبيه، وقوله قول أبيه، وطاعته طاعة أبيه».

ثم سكت ، فقلت له: يا ابن رسول الله، فمن الإمام بعد الحسن؟

فبكى  بكاءً شديدًا، ثم قال: «إنّ من بعد الحسن ابنه القائم بالحقّ المنتظر».

فقلت له: يا ابن رسول الله، ولمَِ سُمّي القائم؟

فقال: «لأنهّ يقوم بعد موت ذكره وارتداد أكثر القائلين بإمامته»[١].

وهذه الرواية تعُدّ من أوضح الشواهد على أنّ المراد بـ(القيام) هو تجدّد أمره 

بعد خفاءٍ وطول غَيبة، لا القيام من الموت الجسدي كما تخيلّ بعض الفرق.

ومن هذا الحديث الشريف، يتبيّن الخطأ الذي وقعت فيه بعض الفرق التي 

بعد  يقوم  (من  بأنهّ  (القائم)  لقب  فسرّت  إذ  التاريخي،  المبحث  ذكرها في  سبق 

موته)، أي يعود إلى الحياة بعد الوفاة. ويحُتمل أنّ منشأ هذا التفسير رواياتٌ سقط 

منها لفظ (ذكره)، كما في الغَيبة للشيخ الطوسي عن أبي سعيد الخراساني، قال: 

: المهدي والقائم واحد؟ فقال: نعم... وسُمّي القائم  «قلت لأبي عبد الله 

لأنهّ يقوم بعد ما يموت، إنهّ يقوم بأمرٍ عظيم».

السقط  فحصل  ذكره)،  يموت  ما  (بعد  بلفظ  كان  النص  أصل  أنّ  ويرُجّح 

فأوهم المعنى الخاطئ.

ورسالةٍ  جديدٍ  بشرعٍ  يأتي  الذي  بأنهّ  (القائم)  فسرّت  التي  الفرقة  أما   

اعتمدت على حديث محمد بن عجلان، عن أبي  النبويةّ، فقد  للرسالة  مغايرةٍ 

عبد الله  قال: «إذا قام القائم  دعا الناس إلى الإسلام جديدًا، وهداهم 

إلى أمر قد دَثرَ فضلَّ عنه الجمهور، وإنّما سُمّي المهدي مهديًّا؛ لأنهّ يهدي إلى 

أمرٍ قد ضلوّا عنه، وسُمّي القائم لقيامه بالحق»[٢]. فظنّوا أنّ المراد من (الإسلام 

الجديد) أنه دينٌ جديدٌ وناسخٌ للشريعة المحمدية، مع أنّ الحديث يفسرّ بعضه 

[١] الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ج٢، باب٣٦، ح ٣.

[٢] الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الارشاد، ٣٨٢/٢.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۹۳

بعضًا، إذ يبيّن في تتمته أنّ وصف الإسلام بـ(الجديد) بلحاظ أنّ الناس قد ابتعدوا 

عن معالم الدين حتى صار كأنهّ جديدٌ عليهم.

وعليه، فالمقصود تجديد الإسلام لا ابتداع دينٍ آخر، وهو ما تؤكّده العبارة 

التالية: «وهداهم إلى أمرٍ قد دَثرَ فضلَّ عنه الجمهور».

الفهم؛  هذا  بظاهر  الأخذ  فلا يمكن  النقاش،  التنزلّ في  فرض  وحتى على 

وهو  النبوة،  ختم  أصل  يناقض    محمد  النبيّ  بعد  برسالةٍ جديدةٍ  القول  لأنّ 

هذه  تفسير  يتعيّن  ثم،  ومن  مسلم.  فيها  يرتاب  لا  التي  القطعيّة  المسلمّات  من 

النصوص بما ينسجم مع عقيدة ختم النبوة، لا بما ينسفها.

فرَجََه  تعالى  اللهُ  لَ  (عجَّ المهدي  الإمام  لتسمية  الثلاثة  التفسيرات  إنّ  ثم 

الشريف) بـ(القائم) لا يظهر بينها أيّ تنافٍ أو تعارض، بل يمكن القول إنّ بعضها 

يكمّل بعضًا في رسم الصورة المتكاملة لمعنى هذا اللقب الشريف. فقيامُه بالحقّ 

الحقّ  دولة  لإقامة  بالظهور  له  يؤُذن  حين  الآتية  وظيفته  على  يدلّ  للعدل  ونشرهُ 

الإلهيّة، في حين أنّ استمرارهَ في الإعداد والتهيئة يشير إلى وظيفته الحاضرة في 

زمن الغيبة، حيث يبقى مرتبطاً بالأمّة من وراء سترٍ غيبيّ، يهيّئ النفوس والأسباب 

لتحقيق الوعد الإلهي. أمّا قيامُه بعد موت ذكره، فهو كناية عن طول غَيبته وامتدادها 

حتىّ يظنّ الناس أنهّ قد فقُد أو لم يوُلد، فإذا أذن الله له بالظهور أحياه من جديدٍ 

في الوجدان الإيماني، وقام بالأمر الإلهيّ الموعود.

وهكذا تتكامل هذه المعاني لتظُهر أنّ لقب (القائم) ليس وصفًا لحادثةٍ معينّةٍ، 

بل عنوانٌ جامعٌ لمسيرة الإمام في أطوارها المختلفة: الغَيبة، والتهيئة، والظهور، 

وإقامة العدل الإلهيّ في الأرض.



۹٤

الانتظار  بين  الإماميّة:  عند  والمهدويّة  المهدي  الإمام  الخامس:  المبحث 

والفاعليّة

تمثلّ  إذ  للإماميةّ؛  العَقَديةّ  البنية  في  أساسيةً  ركيزةً  المهدويةّ  عقيدة  تعُدّ 

الامتداد الطبيعي لفكرة الإمامة الإلهيةّ، بوصفها الضمان لاستمرار الهداية الربانيةّ 

فرَجََه  تعالى  اللهُ  لَ  (عجَّ الحسن  بن  محمد  المهدي  فالإمام  الأرض.  وجه  على 

الشريف) هو خاتم الأوصياء، وبه يكتمل مشروع الإمامة الإلهية الذي يرمي إلى 

إقامة العدل الشامل، وتحقيق الغاية من الاستخلاف الإلهي في الأرض.

في  غائبٍ  بشخصٍ  إيماناً  ليس  بالمهدي  فالإيمان  المنطلق،  هذا  ومن 

بعد  الإمامة  امتداد  يمثل  مستمرٍّ  فعليٍّ  بوجودٍ  إيمانٌ  هو  بل  فحسب،  المستقبل 

الحسن العسكري ، وارتباط السماء بالأرض في عصر الغيبة الكبرى؛ ولهذا، 

القيادة  دوام  عن  تعبرّ  حيّةٌ  حقيقةٌ  بل  جامدة،  غيبيةً  فكرةً  ليست  المهدوية  فإنّ 

الإلهيّة في الأمة وإن غاب شخص الإمام عن الأنظار.

أما الانتظار، فهو أحد أبرز المفاهيم المترتبّة على الإيمان بالمهدويةّ، وقد 

أنّ الانتظار المقصود ليس  أرفع مراتب الإيمان. غير  الفكر الإمامي من  عُدّ في 

انتظارًا سلبيًّا يقوم على الترقبّ والجمود، بل هو انتظارٌ فاعلٌ يقوم على الإعداد 

المستمرّ في ميادين الفكر والعمل، وبناء الذات والمجتمع على أساس القيم التي 

سيظهر بها الإمام في مشروعه الإصلاحي. فحالة الانتظار الحقّ تمثلّ تحركًا نحو 

الإصلاح، لا انكفاءً عن الواقع.

بل  المسؤوليّة؛  رفع  ولا  التكليف  انقطاع  تعني  لا  الإمام  غيبة  فإنّ  وعليه، 

والأمر  العلم  ونشر  الدين  حفظ  في  واجبهم  يتحمّلوا  أن  المؤمنين  من  تقتضي 

بالمعروف والإصلاح الاجتماعي والسياسي في حدود إمكاناتهم. فالإمام الغائب 

حاضرٌ في وعي الأمة وتكليفها، وإنْ غاب عن الحضور المباشر.

وتعبرّ المهدويةّ في جوهرها عن مشروعٍ إلهيّ عالميّ يسعى إلى إنقاذ البشريةّ 

من الظلم والطغيان، وإقامة نظامٍ يقوم على العدل والحق والكرامة الإنسانيّة. ومن 



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۹٥

هنا، تتجاوز المهدويةّ حدود الانتماء المذهبي لتصبح رمزاً للأمل الإنساني العام 

في تحقيق العدالة الشاملة، ومثلاً أعلى في الإصلاح والإنقاذ.

إنّ الانتظار في المفهوم الإمامي هو استعدادٌ دائمٌ للمشاركة الواعية في هذا 

العدل والحق  قيم  الواقع على  يبني  الكبير، وهو سلوكٌ عمليٌّ  الإلهي  المشروع 

تمهيدًا لظهور القائم. ومن ثمّ، فإنّ المهدويةّ ليست دعوةً إلى الاستسلام للواقع، 

بل إلى التحركّ في خطّ الإصلاح المستمرّ، بما يجعل الانتظار ذاته نوعًا من القيام 

بالحق في عصر الغَيبة.

المبحث السادس: وضع اليد على الرأس عند ذكر (القائم)

تعارف جمهور الإماميّة على سلوكٍ خاصٍّ يتمثلّ في القيام أو وضع اليد على 

تعبيٌر  أنهّ  السلوك  (القائم). ويفُهم من هذا  بلقب    الرأس عند ذكر المهدي 

والروحي  النفسي  الاستعداد  وعن   ، المهدي  الإمام  شأن  تعظيم  عن  رمزيٌّ 

. للالتحاق بركبه الشريف عند ظهوره

تعظيم  باب  من  راجحٌ  المبدأ   حيث  من  الفعل   هذا  أنّ  في  ريب  ولا 

الأئمةّ  وإظهار التبجيل لأسمائهم المباركة، إلاّ أنّ النقطة الجديرة بالبحث 

هي: هل لهذا الفعل مستندٌ خاصٌّ يثبت رجحانه بعنوانه؟

يلاُحظ أنّ المستندات الروائيّة في هذا المجال منحصرةٌ في ثلاث روايات[١]

فقط، وهي جميعًا لا تنهض حجّةً لإثبات الرجحان الخاص؛ إذ لم ترد في المصادر 

المعتبرة، ولا تخلو من ضعفٍ في السند أو الإرسال. وهذه الروايات هي:

١. رواية دعبل الخزاعي: وردت في مشكاة الأنوار لمحمد بن عبد علي آل 

 عبد الجبار القطيفي (من أعلام القرن الثالث عشر)، وفيها أنّ الإمام الرضا

قام ووضع يده على رأسه حين سمع ذكر القائم ودعا له بالفَرَج.

٢. رواية وضع اليد: نقلها عبد الرضا المتوكلي الأوالي البحراني (من أعلام 

[١] اعتمدت على ما ورد في موسوعة الإمام المهدي في الكتاب والسنة والتاريخ، ٨٥/٢.



۹٦

القرن الثاني عشر) في مؤجج الأحزان، وفيها أنّ الإمام  وضع يده على هامته 

قائماً وقال: «اللهم عجّلْ فرَجََه، وسهّلْ مخرجََه، وانصرنا به نصرًا عزيزاً».

٣. رواية التعليل للقيام: نقلها الشيخ علي اليزدي الحائري (من أعلام القرن 

 الرابع عشر) في إلزام الناصب عن تنزيه الخاطر، وفيها أنّ الإمام الصادق 

عَللّ القيام عند ذكر القائم بأنهّ تعظيمٌ له حين يلتفت إلى من يذكره، وعلى المؤمن 

أن يقوم إجلالاً لذلك.

وهذه الروايات الثلاث لم تثبت بسندٍ معتبر، ولم تذُكر في المصادر الروائيةّ 

القديمة. كما أنّ قصة دعبل الخزاعي الواردة في تلك الكتب موجودةٌ في المصادر 

المتقدمة من دون الإشارة إلى لقب القائم أو قيام الإمام الرضا  ووضعه يده 

المباركة على رأسه.

وخلاصة القول: أنّ هذا السلوك المتعارف بين الإماميّة، وإنْ كان حَسَنًا وذا 

 ، ّرجحانٍ من حيث عموم التعظيم لشعائر الله تعالى وإظهار الاحترام للأئمة

ولا سيّما للإمام المهدي ، إلا أنهّ لا يقوم على دليلٍ خاصٍّ يدلّ على استحبابه 

الاحترام  بنية  به  فالإتيان  وعليه،  القائم)؛  ذكر  عند  اليد  وضع  أو  (القيام  بعنوانه 

والتعظيم المطلق مشروع ومحبوب، أمّا الإتيان به بنية الاستحباب الخاص فغير 

صحيحٍ لعدم ثبوت المستند الشرعي الدال على ذلك.

ومن ثمّ يمكن القول إنّ البعد الرمزي في هذا السلوك هو الأهمّ في الوعي 

الإمامي، فهو يعُبرّ عن التفاعل الوجداني مع فكرة الانتظار، واستحضار حضور 

الإمام في الضمير الجمعي للمؤمنين، لا بوصفه غائبًا فحسب، بل بوصفه قائماً 

حيًّا يشكّل محور الولاء والرجاء الإيماني. وهكذا يتحول هذا الفعل البسيط إلى 

رمزٍ عمليٍّ للارتباط الروحي بالإمام المنتظر، ودلالة على تجدد العهد والاستعداد 

لنصرته متى أذن الله تعالى بظهوره.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۹۷

المبحث السابع: التفرقة بين (القائم)، و(المهدي): مناقشة ودحض

الملقّب  أنّ  والنصي  التاريخي  المبحثين  في  تقدّم  ما  خلال  من  تبيّن  لقد 

بالمهدي والملقّب بالقائم هو شخص واحد، وأنّ كلا اللقبين يشيران إلى الإمام 

الثاني عشر من أئمةّ أهل البيت . وهذا الاتحّاد في الموصوف ليس اصطلاحًا 

. ّا بالإماميّة، بل هو ما دلتّ عليه النصوص الصريحة الواردة عن الأئمة خاصًّ

الله  عبد  بن  العظيم  عبد  عن  الدين  كمال  في  الصدوق  الشيخ  روى  فقد 

الحسني، قال: دخلت على سيدي محمد بن علي ، وأنا أريد أن أسأله عن 

القائم أهو المهدي أو غيره، فابتدأني فقال: «يا أبا القاسم، إنّ القائم منّا هو المهدي 

الذي يجب أن ينُتظر في غَيبته، ويطُاع في ظهوره».[١] فهذه الرواية نصٌّ صريح في 

الذي  المنتظر  المهدي  نفسه  القائم هو  الإمام  اللقبين، حيث جعل  بين  الاتحّاد 

ينُتظر ظهوره وتفُرض طاعته.

وعليه، فإنّ القول بوجود تغايرٍ أو تعدّدٍ بين الشخصيتين لا يقوم على أساسٍ 

صحيح، بل هو دعوى تخالف ما ثبت بالنصوص القطعيةّ. ومع ذلك، فقد زعم 

بعض من لا خبرة لهم في هذا المجال أنّ القائم غير المهدي، واستند في دعواه 

إلى المقارنة بين الأوصاف الجسديةّ الواردة في بعض الروايات لكلٍّ من (القائم)، 

و(المهدي)، فظنّوا أنّ اختلاف الصفات يدلّ على اختلاف الشخص.

وقد اعتمد على أربع رواياتٍ رئيسةٍ ورد فيها وصفٌ للإمام بصفاتٍ مختلفة، 

فحاولوا من خلالها إثبات التغاير بين اللقبين، وهذه الروايات هي:

على  دخل  الراوي  أنّ  وفيها  الأهوازي،  مهزيار  ابن  رواها  الأولى:  الرواية 

ولا  الشامخ،  بالطويل  ليس  أرجوان،  «كأقحوانة  السلام  عليه  المهدي  ووجد 

بالقصير اللازق، بل مربوع القامة، مدور الهامة، صلت الجبين، أزجّ الحاجبين، 

أقنى الأنف، سهل الخدين، على خده الأيمن خال كأنهّ فتات مسكٍ على رضراضة 

عنبر»[٢].

[١] الشيخ الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة، باب٣٦، ح ١.

[٢] الشيخ الطوسي، محمد بن الحسن، الغَيبة، ص٢٦٢.



۹۸

 : الباقر  قلت لأبي جعفر  قال:  أعين،  بن  رواها حمران  الثانية:  الرواية 

سألتك بقرابتك من رسول الله ، أأنت صاحب هذا الأمر والقائم به؟ فقال: 

«لا». قلت: فمن هو بأبي أنت وأمي؟ قال: «ذاك المشرب حمرة، الغائر العينين، 

المشرف الحاجبين، العريض ما بين المنكبين، برأسه حزاز، وبوجهه أثر، رحم الله 

موسى». وقد فسرّ المستدل عبارة «رحم الله موسى» بأنهّا إشارة إلى طول القامة، 

قياسًا على ما ورد في وصف النبي موسى  بأنهّ كان رجلاً طوالاً[١].

فيها: «يخرج رجلٌ من  قال   ، أمير المؤمنين  الثالثة: رويت عن  الرواية 

عريض  البطن،  مبدّح  بالحمرة،  مشرب  اللون،  أبيض  الزمان،  آخر  في  ولدي 

الفخذين، عظيم مشاش المنكبين، بظهره شامتان، له اسمان: اسم يخفى واسم 

يعلن، فأما الذي يخفى فأحمد، وأما الذي يعلن فمحمد». وقد فسرّها المستدل 

بأنهّا تصف المهدي الخارج في آخر الزمان[٢].

الرواية الرابعة: عن يحيى بن الفضل النوفلي، قال: دخلت على أبي الحسن 

موسى بن جعفر  ببغداد، فقلت: من المدعو له؟ فقال: «ذاك المهدي من آل 

محمد صلىّ الله عليه وآله». ثم قال: «بأبي المنتدح البطن، المقرون الحاجبين، 

أحمش الساقين، بعيد ما بين المنكبين، أسمر اللون، يعتوره مع سمرته صفرة من 

سهر الليل»[٣].

في  تناقضٍ  بوجود  القول  إلى  المستدلوّن  ذهب  الروايات،  هذه  على  وبناءً 

وفي  الحاجبين،  أزجّ  القامة،  متوسّط  الأولى  الرواية  في  فالمهدي  الأوصاف؛ 

الحاجبين، وفي  القامة، مشرف  الثانية طويل  الرواية  القائم في  بينما  خدّه خال، 

وجهه أثر. كما لاحظوا تناقضًا في اللون بين الرواية الثالثة التي تصفه بأنهّ «أبيض 

مشرب بحمرة»، والرواية الرابعة التي تصفه بأنهّ «أسمر اللون وفيه صفرة». ومن 

هنا توهموا التغاير بين الشخصيتين.

[١] النعماني، محمد بن إبراهيم، الغَيبة، باب١٣، ح٣.

[٢] الشيخ الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة، ج٢، باب٥٧، ح ١٧.

[٣] ابن طاووس، السيد رضي الدين علي بن موسى، فلاح السائل، ص٢٠٠.



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۹۹

نقد الاستدلال

إنّ هذا الاستدلال باطلٌ من أساسه، ولا يمكن قبوله من أيّ وجهٍ من وجوه 

النظر العلمي، وذلك لثلاثة أسبابٍ رئيسة:

أولاً: أنّ القول بوجود شخصيتين مستقلتين، إحداهما (المهدي) والأخرى 

بحسب  القائم   لأنّ  إمامًا؛  عشر  اثني  على  الأئمةّ  عدد  زيادة  يستلزم  (القائم)، 

المفهوم الروائي  إمام ابن إمام، فإذا لم يكن هو المهدي، لزم القول بوجود إمامٍ 

ثالث عشر، وهو ما يخالف النصوص المتواترة عن النبيّ  التي حصرت الأئمةّ 

في اثني عشر، كما يخالف إجماع الطائفة الإماميّة على هذا العدد.

ثانيًا: أنّ هذه الأخبار، حتى لو سُلمّ بصحة أسانيدها جدلاً، فهي من قبيل 

أخبار الآحاد التي لا تفيد إلاّ الظن، ولا يجوز الاعتماد عليها في تأسيس أصل 

ظنونٍ  على  تبُنى  ولا  واليقين،  بالقطع  إلاّ  تثبت  لا  فالعقائد  العقيدة.  أصول  من 

أو رواياتٍ محتملة المعارضة والدلالة، خصوصًا إذا خالفت النصوص القطعية 

الدالة على وحدة القائم والمهدي في شخصٍ واحد.

الأسانيد، ولا تصلح  اعتمدوا عليها ضعيفة  التي  الأربع  الروايات  أنّ  ثالثاً: 

لوجود  ضعيفة  مهزيار)  (ابن  الأولى  فالرواية  أصلاً؛  المقام  في  بها  للاحتجاج 

على  اشتمالها  عن  فضلاً  يونس،  بن  محمد  بن  حبيب  الراوي  وجهالة  الإرسال 

مضمون يخالف المسلمات، كادعاء وجود أخ للمهدي اسمه موسى، وهو باطل 

أيضًا؛ لأنّ في سندها أحمد بن  الثانية (حمران بن أعين) ضعيفة  قطعًا. والرواية 

الرجال  علماء  ضعّفه  الذي  النهاوندي  إسحاق  بن  وإبراهيم  الموثق،  غير  هوذة 

وعدّوه متهمًا في دينه. أما الرواية الثالثة (عن أمير المؤمنين)، ففي سندها ضعفاء 

الإمام  (عن  الرابعة  الرواية  وأما  سنان.  بن  ومحمد  الجارود  أبي  مثل  مشهورون 

الكاظم)، فهي الأخرى ضعيفة بسبب اشتمالها على محمد بن جمهور العمي، 

الذي ضعّفه النجاشي والطوسي وعدّاه من الغلاة.

وبناءً على ذلك، فإنّ هذه الروايات جميعها لا تنهض حجّةً لإثبات أيّ تغايرٍ 



۱۰۰

عَقَديةّ كهذه، لا من  (القائم)، و(المهدي)، ولا تصلح أساسًا لإقامة دعوى  بين 

حيث السند ولا من حيث الدلالة.

السند،  ضعيفة  بالتغاير  القائلون  إليها  استند  التي  الروايات  كانت  ولماّ 

ما  تخالف  التغاير  ودعوى  الصريحة،  الصحيحة  بالنصوص  ثبت  لما  ومعارضة 

تسالمت عليه الإماميّة من وحدة الإمام الثاني عشر الذي يجمع اللقبين معًا، فإنّ 

أنّ  هي  القطعية،  بالنصوص  والمدعومة  الطائفة،  علماء  عند  المستقرةّ  القاعدة 

(القائم)، و(المهدي) لقبان لشخصٍ واحدٍ هو الإمام محمد بن الحسن العسكري 

لَ اللهُ  تعالى فرَجََه الشريف)، لا يختلفان إلاّ في جهة الدلالة، فـ (المهدي)  (عجَّ

لإقامة  الإصلاحيّة  حركته  إلى  يشير  و(القائم)  للعالم،  الإلهيّة  هدايته  إلى  يشير 

العدل وإحياء الدين.

خاتمة البحث

أحد  يشكّل  (القائم)  لقب  أنّ  يتضّح  المتقدّمة،  المباحث  استعراض  بعد 

من  يحمله  لما  الإماميّة؛  الرؤية  في  المهدويةّ  العقيدة  لفهم  الرئيسة  المفاتيح 

دلالاتٍ لغويةٍّ وتاريخيّةٍ وعَقَديةٍّ متكاملة. فقد ثبت من خلال التحليل اللغوي أنّ 

مادة (قوم) تفيد النهوض والعزم والثبات، وهي المعاني التي تلازم جوهر فكرة 

(القيام) في بعدها الإصلاحي والديني. كما أظهرت الشواهد التاريخيةّ والروائيةّ 

المهدي  بالإمام  خاصٍّ  كعنوانٍ  الأولى  القرون  منذ  استقرّ  قد  (القائم)  لقب  أنّ 

لَ اللهُ تعالى فرَجََه الشريف)، وأنّ اتحاد اللقبين (القائم)،  محمد بن الحسن (عجَّ

و(المهدي) أمرٌ متفّقٌ عليه في الفكر الإمامي، تدعمه النصوص القطعيةّ والإجماع 

المتسالم عليه بين العلماء.

بـ(القائم)  المهدي  الإمام  لتسمية  المتعدّدة  التفسيرات  أنّ  البحث  بيّن  وقد 

تتكامل ولا تتعارض، فهي تشير جميعها إلى أبعاده الرساليّة: قيامه بالحقّ ونشر 

الغَيبة. كما  العدل، واستمراره في الإعداد والتهيئة، وقيامه بعد خفاء ذكره لطول 

تبيّن أنّ عقيدة المهدوية لا تقتصر على الإيمان بظهور مخلصٍّ في المستقبل، بل 



 ¡�¬��� ��
��� Û�� �
Ú�۱۰۱

تعبرّ عن حضورٍ إلهيٍّ متواصلٍ في الأمة، وتجسّد مشروعًا ربانيًا دائماً لإحياء القيم 

والعدالة، فيما يمثلّ (الانتظار) عند الإمامية موقفًا عمليًّا من الإصلاح والبناء، لا 

مجردّ حالةٍ سلبيةٍ من الترقبّ.

والمهدي  بالحقّ،  القائم  هو    المهدي  الإمام  أنّ  القول:  وخلاصة 

بالهداية، يجمع في شخصه بين البعدين معًا؛ فـ(القائم) يرمز إلى فعله الإصلاحي 

البشرية إلى  العدل الإلهي، و(المهدي) يرمز إلى دوره في هداية  وحركته لإقامة 

الصراط المستقيم. ومن هنا، تتجلىّ وحدة اللقبين في وحدة الرسالة والمقصد، 

إذ كلاهما يعكسان جوهر الإمامة الإلهيةّ في أسمى صورها، ويؤكّدان أنّ مشروع 

لَ اللهُ  العدل الإلهي ماضٍ لا ينقطع، ينتظر ساعة التمام بظهور القائم المنتظر (عجَّ

تعالى فرَجََه الشريف) ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت ظلمًا وجورًا.

المصادر والمراجع

 الطبرسي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، قم، مؤسّسة آل البيت لإحياء . ١

التراث، الطبعة الأولى.

السائل ونجاح المسائل، قم، مركز . ٢ الدين علي بن موسى، فلاح  ابن طاووس، رضي 

انتشارات دفتر تبليغات إسلامي، الطبعة الأولى.

ابن فارس،  أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة. تحقيق وضبط عبد السلام محمد . ٣

هارون. بيروت: دار الفكر.

النوبختي، الحسن بن موسى، فرق الشيعة، بيروت، منشورات الرضا، الطبعة الأولى.. ٤

قم: . ٥ نشر  الجعفري.  حسين  تحقيق  المعجزات،  عيون  الوهّاب،  عبد  بن  حسين 

. عبا  آل 

مشهد، . ٦ الدين،  أصول  في  المسلك  الحسن،  بن  جعفر  الدين  نجم  المحقّق،  الحِليّ، 

مجمع البحوث الإسلاميّة، الطبعة الأولى.

الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن. تحقيق صفوان عدنان داوودي. دمشق: دار . ٧

القلم. الطبعة الرابعة.



۱۰۲

الري شهري، محمد، موسوعة الإمام المهدي في الكتاب والسنّة والتاريخ، إيران، شركة . ٨

چاپ وانتشارات سازمان أوقاف وأنور خیریه، الطبعة الأولى.

الصدوق، الشيخ محمد بن علي بن بابويه، الاعتقادات، قم المقدسة، مؤسسة الإمام . ٩

الهادي، الطبعة الثالثة.

----------، كمال الدين وتمام النعمة، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، الطبعة الثانية.. ١٠

-----------، معاني الأخبار، تصحيح علي اكبر غفاري. بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر.. ١١

مكتبة . ١٢ قم،  المحصل،  تلخيص  الطائفة)،  الحسن(شيخ  بن  محمد  الشيخ  الطوسي، 

بيدار، الطبعة الأولى.

----------، كتاب الغيبة. تحقيق الشيخ عباد الله الطهراني والشيخ علي احمد ناصح. . ١٣

قم: مؤسسة المعارف الإسلامية. الطبعة الثالثة.

مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية. الطبعة الرابعة.. ١٤

مركز الدراسات التخصّصيّة في الإمام المهدي، الإمام المهدي في مصادر علماء . ١٥

الشيعة، الطبعة الأولى.

البيت لإحياء . ١٦ آل  النعمان، الإرشاد، قم، مؤسسة  الشيخ محمد بن محمد بن  المفيد، 

التراث. الطبعة الأولى.

---------، النكت الاعتقادية، تحقيق رضا المختاري، المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد.. ١٧

النعماني، محمد بن إبراهيم، كتاب الغَيبة. نشر: طهران: مكتبة الصدوق.. ١٨

ث) حسين النوري الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الغائب، . ١٩ النوري، (المحدِّ

نشر: قم: مسجد مقدس جمكران.


