
¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳٦۹

È6¸\;Å¡Ê’\Â;ÍÅ‚∏\;‹]Ÿ¸\
«Ï�Á3â h; �Ïà\ÑÄ»

د. أحمد الأسدي(*)

متخصّص في التفسير وعلوم القرآن، التربية / النجف الأشرف. (*)



۳۷۰

� �����

دراسةٌ  الإلهي:  والوعد  المهدي  (الإمام  الموسوم  البحث  هذا  تناول 

واستخلافه في    المهديّ  الإمام  إمامة  إثبات  من جوانب  جانباً  تفسيريةّ) 

الأرض، وهو يمسُّ فيه الجانب العَقَدي لقضيّةٍ مفصليّةٍ ـ إنْ صحّ التعبير ـ ألا 

الحقّ على  دولة  وإقامة   ، المهدي  الإمام  بإمامة  والاعتقاد  الإيمان  وهي 

يديه المباركة، مستعرضًا آراء المفسرّين من الشيعة والسّنة مع تحليلٍ ونقدٍ هذه 

الآراء، الهدف منه الوصول إلى الخليفة الحقيقي الذي يرث الأرض ومن عليها 

الله  الذي وعده  الاستخلاف  لهذا  الأكمل  وتعيين المصداق  الزمان،  آخر  في 

آيةٍ قرآنيّةٍ نحاول من  تبارك وتعالى عباده المؤمنين، كلّ ذلك من خلال طرح 

خلالها الولوج إلى مكنونات مفرداتها وما تعطيه من معانٍ وقيمٍ معرفيّةٍ للفكر 

الروايات كافية في  يا ترى هذه الآية وحدها من دون ضميمة  الإنساني، فهل 

لها  بدَُّ  أو لا  يديه؟  الحقّ على  الحقيقي للخليفة وإقامة دولة  تعيين المصدق 

من ضميمة الروايات في تعيين المصداق الأكمل لها؟ وهل تعدّ هذه الروايات 

قرينةً أو مؤيدّةً لما يذكره المفسرّون في بيان معنى الآية، هذا ما سنطرحه في هذا 

البحث إنْ شاء الله تعالى.

الكلمات المفتاحيّة:

الاستخلاف ـ الإمام الموعود ـ الوعد الإلهي. 



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۷۱

المقدّمة

الحمد لله والحمد حقّه كما يستحقّه حمدًا كثيراً، والصلاة والسلام على خير 

، وعلى آله الكرام الغرّ  الله  الأنام المبعوث رحمةً للعالمين محمد بن عبد 

. الميامين

وَعَمِلوُا  مِنكُمْ  آمَنُوا  الَّذِينَ  اللَّهُ  تعالى:وَعَدَ  قوله  الحكيم  الذكر  في  جاء 

الِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فيِ الأْرَْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلهِِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ  الصَّ

بَعْدِ خَوْفِهِمْ أمَْنًا يَعْبُدُوننَِي لاَ يُشرْكِوُنَ بِي  ن  لَنَّهُم مِّ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتضىََ لَهُمْ وَلَيُبَدِّ

شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأوُْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ [سورة النور: ٥٥].

علی  بها  أسُتدل  التي  الآيات  من  ـ  ورد  حسبما  ـ  المباركة  الآية  هذه  تعدّ 

إمامة الإمام المهدي واستخلافه في الأرض، ففي هذه الآية المباركة يعَِدُ الله 

سبحانه وتعالى الذين آمنوا وعملوا الصالحات بأن يستخلفهم في الأرض، كما 

والسّنة  الشّيعة  الفريقين  المفسرّون من  اختلف  قبلهم، وقد  الذين من  استخلف 

في مفاد هذه الآية، وتعيين المصداق الأوضح للموعودين فيها، ومنشأ الاختلاف 

هذا ناشىء من اختلافاتهم في جواب جملةٍ من الأسئلة التي طرُحت حول هذه 

الآية الكريمة، من أهمها: هل (مِنْ) في (مِنْكُمْ) تبعيضيةّ أو بيانيةّ؟ ما حقيقة هذا 

مكانٌ  هي  هل  الكريمة،  الآية  في  (الأرض)  من  المراد  ما  الإلهي؟  الاستخلاف 

خاصٌّ من الأرض أو المراد منها كلّ أرجاء المعمورة؟ ثم ما المراد بالمستخلفين 

من قبلكم، ومَنْ هم؟ وما علاقتهم بالمستخلفين منكم؟ تمكين الدين بأيّ معنى 

وما هي حدوده؟ ما نوع خوف الذين وعدوا بالاستخلاف الإلهي؟ التعبير الوارد 

يَعْبُدُوننَي لا يُشرْكُِونَ بي شَيْئًا في الآية ما موقعها في تشخيص أوصاف  بصيغة

الموعودين بالاستخلاف الإلهي؟ فالجواب عن جميع هذه الأسئلة في الآية له أثرٌ 

كبيٌر في تفسير الآية مورد البحث وتعيين مصاديقها الصحيحة. 



۳۷۲

يلاُحظ  إذ  بالاستخلاف،  وعِدوا  الذين  تعيين مصداق  فهو  بحثنا  مسألة  أمّا 

حصول اختلافٍ بين الفريقين من مفسرّي الشيعة والسنّة في تشخيص ذلك، فأكثر 

الخصوص،  وجه  على  الأوائل  الثلاثة  الخلفاء  أحقّية  إثبات  يريدون  السنّة  أهل 

واستندوا على هذه الآية وقاموا بتطبيقها عليهم، وفي مقابل ذلك، بعض مفسرّي 

، وبعضهم الآخر  الذين وعدوا هو الإمام المهدي  أنَّ مصداق  الشيعة ذكروا 

ذكروا مصاديق متعدّدةً للموعودين بنظرهم، وعدّوا الإمام المهدي  وأصحابه 

في  واضحةً  نجدها  التطبيقات،  هذه  الأتم.  المصداق  أو  المصاديق  أحد  هم 

المباحث الكلاميّة المتنوّعة في التفاسير والمصادر الكلاميّة لكلا الفريقين.

الإمام  دولة  إقامة  على  الآية  هذه  تدلّ  هل  الأسئلة،  من  جملةٌ  تأتي  وهنا 

الإمام  قضيةّ  عن  البعد  كلّ  بعيدةٌ  الآية  أنَّ  أو  الزمان،  آخر  في   المهدي

مصداقها  للآية  فهل  ذلك  على  تدلّ  الكريمة  الآية  كانت  وإذا  المهدي؟ 

المنحصر به ، أو أنَّ مصداقها متعدّدٌ وعامٌّ يشمل الإمام  ويشمل غيره؟ 

وهل الآية وحدها تدلّ على ظهور حكومة العدل الإلهي في آخر الزمان لو بقينا 

نحن والآية على مستوى المفهوم، أم أنَّها وحدها لا تدلّ على ذلك إلاّ بضميمة 

الروايات الواردة عن النبيّ وأهل البيت ؟

  وقبل الإجابة عن كلّ هذه الأسئلة، علينا أولاً أن نفهم ونناقش مفردات هذه 

الآية ونحلل مفاهيمها، والقضايا الأدبيّة المرتبطة بها، والقيم المعرفيّة التي تحتويها 

هذه الآية، وبعد ذلك نطرح أدلة الفريقين من السّنة والشّيعة ونناقشها وننقدها في 

خصوص الذين وعِدوا بالاستخلاف ليظهر لنا بعد ذلك الرأي الصحيح أو الأصح 

فيها.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۷۳

الفصل الأول

مباحث تمهيديّة

المبحث الأول

 المطلب الأول: بيان المعنى العام للآية

بيّنت الآية الكريمة نتيجة هذه الطاعة في قوله تعالى: وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا 

الِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فيِ الأْرَْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلهِِمْ  مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّ

ن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أمَْنًا يَعْبُدُوننَِي لاَ  لَنَّهُم مِّ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتضىََ لَهُمْ وَلَيُبَدِّ

يُشرْكُِونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأوُْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ [سورة النور: ٥٥].

بالاستخلاف في الأرض  الصالحين  تبارك وتعالى المؤمنين  الله  لقد وعد   

بجلاءٍ  الآية  هذه  تبُيّن  إذ  الكامل،  بالأمن  وتمتعهم  دينهم  نشر  من  وتمكينهم 

ووضوحٍ أنَّ الحكم على الأرض سيخرج في النهاية من أيدي الجباّرين والظالمين، 

وسيكون الحكم بيد المؤمنين الصالحين، وفي أثر الآية المذكورة والوعد الذي 

لَهُم  بثلاثة وعودٍ أخرى: وَلَيُمَكّنَن  الله سبحانه وتعالى  يعَِدُ  فيها بالاستخلاف، 

يُشرْكُِونَ  لا  يَعبُدُوننَي  أمْنًا،  خَوْفِهِم  بَعدِ  مِن  وَلَيُبَدّلَنَّهُم  لَهُم،  ارْتضىََ  الَّذِي  دِينَهُم 

بِي شَيئًا، فبجعل دينهم المرضي عند الله سبحانه وتعالى متجذرًا وثابتاً وقوياً 

ا وليبدلنّهم من بعد خوفهم أمنًا يَعْبُدُوننَِي لاَ  بين شعوب العالم ومنتشرًا فيه، وأمَّ

يُشرْكِوُنَ بِي شَيْئًا، أي تمتعهم بالأمن الكامل بعد سيادة حكم التوحيد في العالم 

وإجراء الأحكام الإلهيّة، واستقرار الأمن، واقتلاع جذور الشرك من أصله.

وقد أختلف المفسرّون في تعيين مصداق من وعدهم الله تبارك وتعالى من 

المؤمنين ذوي الأعمال الصالحة، بأن يجعلهم المستخلفين لمن كان قبلهم، أي 

يجعلهم خلفاء بدل الذين كانوا من قبل في هذه الأرض، ويحكمون فيها بدين 

الإمكانات،  جميع  وتوفير  والسلطة  القدرة  إعطائهم  بعد  وتعالى،  سبحانه  الله 

إلاّ  أحدًا  يخافون  فلا  لائم،  لومة  يخافون  ولا  أمنًا،  خوفهم  تعالى  الله  ويجعل 



۳۷٤

الله تعالى، والله عزَّ وجلَّ من ورائهم محيط، ولا يقدر عليهم أحدٌ من أصحاب 

القدرة والهيمنة، ويعبدون الله سبحانه وتعالى  دون تقية، ويتجاهرون بالحقّ بعد 

أن يسيطروا على أرجاء المعمورة والله على نصرهم لقدير. ذلك وعد الله تعالى، 

أوَْفىَ  وَمَنْ  وتعالى: تبارك  الله  يقول  وعده؛  الله  يخلف  ولن  حق،  الله  ووعد 

  .[١]ِبِعَهْدِهِ مِنَ اللَّه

يأمنون  كانوا خائفين، لا  أن  فبعد  الشريفة  للآية  الظاهري  المعنى   هذا هو 

أحدًا، ولا يضعون سلاحهم أبدًا حتى بعد هجرة الرسول  إلى قاعدة الإسلام 

الأولى بالمدينة المنورة. سيصبح دينهم في القلوب مُمكنًا، كما يتم بتمكينه في 

تصريف الحياة وتدبيرها، وأن يجعل دينهم الذي ارتضى لهم هو الذي يهيمن على 

الله  التوجه إلى غير  شَيْئًا؛ لأنَّ  يُشرْكِوُنَ بِي  لاَ  يَعْبُدُوننَِي    الأرض، والنتيجة: 

سبحانه وتعالى بعملٍ أو شعورٍ هو لونٌ من ألوان الشرك بالله والعياذ بالله، ويدخل 

فيما أمر الله به توفير الأسباب، وإعداد العدة، والأخذ بالوسائل، والتهيؤّ لحمل 

الأمانة الكبرى في الأرض أمانة الاستخلاف، فهذا هو طريق النصر والتمكين. ثم 

الخارجون على  الْفَاسِقُونَ، أي  هُمُ  فَأوُْلَئِكَ  ذَلِكَ  بَعْدَ  كَفَرَ  وَمَن  يقول تعالى: 

شرط الله، ووعده وعهده الذي يتحقّق موصوفون بالكفر والفسق.

[١] سورة التوبة: الآية١١١.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۷٥

المبحث الثاني

بيان معاني المفردات المحوريّة في تفسير الآية

أوّلاً: مفهوم الإيمان 

ؤْمِنٍ لَنا وَلَوْ  وَما أنَتَْ بمُِ [١]، لقوله تعالى: أ ـ الإيمان في اللغة: هو التصديق

وهو مشتق لغة من الأمن، وأصل الأمن طمأنينة النفس لسكون  ،[٢]كُنَّا صادِقِيَن

القلب وزوال الخوف، والأمن والأمانة والأمان في الأصل مصادر، فالإيمان هو 

به  يقُصَد  الذي  (اليقين)  معنى  مع  يلتقي  والإيمان   ،[٣] أمن معه  الذي  التصديق 

زوال الشكّ[٤]، وتحقيق الأمر[٥]؛ لأنّ اليقين هو العلم الذي لا شكَّ معه لاطمئنان 

ته[٦].  النفس بصحَّ

ومن خلال ملاحظة المعنى اللغوي يتبينَّ أنَّ التصديق مرحلةٌ تسبق حصول 

التصديق،  مجرد  من  أعلى  مرتبةٌ  لهما  واليقين  الإيمان  أنَّ  يعني  مماَّ  الاطمئنان، 

نا بيانه في البحث؛ لأنَّه يبُيّن ملامح شخصيةّ المستخلفين في الآية من  وهذا ما يهمُّ

جهةٍ، ودورهم في تحقّق تلك الوراثة من جهةٍ أخرى. 

قالَتِ الأْعَْرابُ  ب ـ الإيمان في الاصطلاح القرآني: استنادًا إلى قوله تعالى:

آمَنَّا قُلْ لَمْ تؤُْمِنُوا وَلكِنْ قُولوُا أَسْلَمْنا وَلَماَّ يَدْخُلِ الأْيَمانُ فيِ قُلُوبِكُمْ وَإنِْ تطُِيعُوا 

يَلِتْكُمْ مِنْ أعَْمالِكُمْ شَيْئًا إنَِّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ[٧]، يتَّضح أنَّ قول  اللهَ وَرَسُولَهُ لا 

أوّلاً من دخول ذلك  بدَُّ  ا لا  وإنمَّ ليكون الإنسان مؤمنًا،  اللسان وحده لا يكفي 

[١] انظر، ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج ١، ص١٣٣.

[٢]  سورة يوسف: الآية ١٧.

[٣] انظر، ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج ١، ص١٣٣.

[٤] المصدر نفسه، ج٦، ص١٥٧.

[٥] انظر، الفراهيدي، الخليل بن أحمد، كتاب العين، ج ٥، ص٢٢٠. 

[٦] انظر، مصطفى، إبراهيم، الزياّت، أحمد، وآخرون، المعجم الوسيط، ج٢، ص١٠٥٧.

[٧] سورة الحجرات: الآية١٤.



۳۷٦

وَإنِْ  بالطاعة وترجمته   ،ْقُلُوبِكُم الأْيَمانُ فيِ  يَدْخُلِ  وَلَماَّ  القلب  الإيمان في 

تطُِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لا يَلِتْكُمْ مِنْ أعَْمالِكُمْ شَيْئًا، وعليه يمكن الإفادة من نصوص 

معرفةٌ بالقلب، وإقرارٌ  المعصومين لمعرفة معنى الايمان التي لخصته الرواية بأنهّ:

باللسان، وعملٌ بالأركان[١].

وقيل: من شهد وعمل ولم يعتقد فهو منافق، ومن شهد ولم يعمل واعتقد 

فهو فاسق، ومن أخلَّ بالشهادة فهو كافر. 

 ولذا عرَّفه الراغب في مفرداته بأنَّه: «إذعان النفس للحقّ على سبيل التصديق، 

بالجوارح،  باللسان، وعمل  وإقرار  القلب،  تصديق  أشياء: ثلاثة  باجتماع  وذلك 

يقُونَ[سورة  دِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أوُلئِكَ هُمُ الصِّ وعلى هذا قوله تعالى:

الحديد:١٩]»[٢]. 

وهنالك من يرى أنَّ العمل جزءٌ من الإيمان والإسلام، ومَن أخلَّ به خرج عن 

دائرة الإسلام والإيمان كالخوارج مثلاً، خلافاً للمرجئة الذين أخرّوا العمل واكتفوا 

بالإيمان القلبي أو اللساني، وفي مقابل إفراط أولئك وتفريط هؤلاء ذهب جمهور 

المسلمين من السّنة كالأئمة الثلاثة مالك والشافعي وأحمد وجمهور أهل السنة 

والأوزاعي وإسحاق ابن راهويه وسائر أهل الحديث وأهل المدينة وأهل الظاهر 

الإيمان  أنَّ  يرى  وسط،  قول  إلى  الإماميّة  والشّيعة  المتكلمين[٣]،  من  وجماعة 

الاعتقاد،  هو  الإيمان  أنَّ  اللساني،  والإقرار  القلبي  بالتصديق  متقومان  والإسلام 

ا العمل فهو  والاعتقاد تصديقٌ قلبيّ كالتصديق الحاصل للإنسان بأنَّه موجود[٤]، أمَّ

مظهرٌ من مظاهر الإيمان لا من مقوّماته، دون أن يعني ذلك أنَّ التصديق القلبي 

الذي لا يترافق مع العمل كافٍ في النجاة من المحاسبة الأخرويةّ، وإنّما هو كافٍ 

انظر، الصدوق، محمد بن علي ابن بابويه القمي، عيون أخبار الرضا، ج١، ص٢٢٧. [١]

[٢] الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، ج١، ص٩١.

[٣] انظر، الراجحي، عبد العزيز، الهداية الربانية في شرح العقيدة الطحاوية، ص٢٣٦. 

[٤] انظر، الترحيني، محمد حسن، الإحكام في علم الكلام، ص٧.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۷۷

في خروج الإنسان من الكفر.

الله  وعد  به  يتحقّق  الذي  الإيمان  مفردة  حقيقة  أنَّ  يتضح  كلهّ  سبق  ومّما   

تبارك وتعالى في الآية الشريفة هو حقيقةٌ ضخمةٌ تستغرق النشاط الإنساني كلهّ. 

فما تكاد تستقر في القلب حتى تعلن عن نفسها في صورة عملٍ ونشاطٍ موجّه كلهّ 

إلى الله تعالى. فهو الإيمان الذي يستغرق الإنسان كلهّ، بخواطر نفسه، وخلجات 

قلبه، وحركات جسمه، وسلوكه مع ربهّ في أهله ومع الناس جميعًا. يتوجّه بهذا 

كلهّ إلى الله سبحانه وتعالى، فأهمّ صفات الأمة الوارثة هي الإيمان لقوله تعالى : 

كَمَا  ٱلأرَضِ  فيِ  لَيَستَخلِفَنَّهُم  تِ  لِحَٰ ٱلصَّٰ وَعَمِلوُاْ  مِنكُم  ءَامَنُواْ  ٱلَّذِينَ  ٱللَّهُ  وَعَدَ  
. ٱستَخلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبلِهِم

أما معنى (من) في قوله تعالى: الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ، فالظاهر أنَّها تبعيضيةّ 

أنَّ  معلوم، وبما  الخلق كما هو  لجميع  الاستخلاف حاصلٌ  بيانية؛ لأنَّ  وليست 

أن  بدَُّ  فلا  والتسلية  البشارة  معرض  في  الشريفة  بالآية  بالاستخلاف  المذكورين 

يكون مغايراً لاستخلاف جميع الخلق. 

ثانيًا: مفهوم الاستخلاف

من  ويمكنهم  الأرض  يسكنهم  بمعنى  هي  هل  الاستخلاف:  حقيقة  ـ  أ 

التصرفّ فيها أو هي بمعنى الإمامة؟ 

ا  فالقدر المتيقن منها أنَّها ليست مجرد الملُك والقهر والغلبة والحكم، وإنمَّ

هي هذا كله ـ الملك والقهر والغلبة والحكم ـ على شرط استخدامه في الإصلاح 

للبشريةّ كي تسير عليه،  تبارك وتعالى  الله  الذي رسمه  المنهج  والبناء، وتحقيق 

وهذا الاستخلاف هو الذي وعده الله جلَّ وعلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات. 

وعدهم الله تعالى بأن يستخلفهم في الأرض كما استخلف المؤمنين الصالحين 

قبلهم ليحققوا المنهج الذي أراده الله تعالى؛ ويقرروا العدل الذي أمر به؛ ولذا لا 

بدَُّ من معرفة ما هي أقسام الاستخلاف، ومَن هم المستخلفون؟ وبعبارةٍ أخرى مَن 

هم الموعودون بالآية الكريمة؟



۳۷۸

ب ـ أقسام الاستخلاف الإلهي: 

أ ـ الاستخلاف العام: وهو أنَّ كلّ موجودٍ هو آيةٌ وخليفةٌ لله سبحانه وتعالى. 

أي بمعنى يسُكنهم الأرض ويمكّنهم من التصرفّ فيها. 

ب ـ الاستخلاف الخاصّ: وهو الاستخلاف الذي يساوق الإمامة والخلافة.

  وهنالك تقسيمٌ آخر للاستخلاف، وهو استخلافٌ بلحاظ الوظيفة والدور، 

فالملاحظ أنَّ الآيات التي تعرضّت للاستخلاف يمكن تقسيمها الى قسمين: 

القسم الأول: الآيات التي أعطت الإنسان الخلافة الكبرى عن الله سبحانه وتعالى

سبحانه  لله  الحسنى  الأسماء  لجميع  مَظهراً  صار  الإنسان  أنَّ  يعني  وهذا 

وتعالى، وهو  يخلف الله سبحانه وتعالى في كلّ أسمائه وصفاته، وهذا المعنى 

أو هذا القسم من الاستخلاف ليس له مصداقٌ في كلّ زمانٍ إلاّ الإمام المعصوم 

البقرة:  سورة  من   (٣٠) الآية  هي  الحقيقة  هذه  عن  تحدثت  التي  والآية   ،

الآية  تأتي  أن  إلى   ،ًخَلِيفَة الأَْرْضِ  فيِ  جَاعِلٌ  إِنيِّ  لِلْمَلاَئِكةَِ  رَبُّكَ  قَالَ  وَإذِْ 
الضروري  من  ليس  المباركة  الآية  وآدم في   ،كُلَّهَا الأْسَْمَاءَ  آدَمَ  وتقول:وَعَلَّمَ 

ا هو آدم الملكوت يعني حقيقة الإنسان الكامل،  أن يكون هو آدم أبا البشر، وإنمَّ

التي وردت في الآية هي ليست أسماء الأشياء، وإنْ كانت  والمراد من الأسماء 

يمكن أن تكون متضمنةً، وإنّما هي الأسماء الإلهيّة[١]. 

القسم الثاني: آيات الاستخلاف الخاص

الله  أسماء  لبعض  خليفة  ولكن  تعالى،  الله  خليفةُ  هو  إنسانٍ  كلُّ 

وواضح  سبحانه،  الحسنى  الله أسماء  لبعض  مظهرٌ  أي  وتعالى،  سبحانه 

وعملوا  آمنوا  الذين  هم  المؤمنين،  من  بطائفةٍ  خاصٌّ  الآية  في  الوعد  هذا  أنَّ 

من  مجموعةٍ  على  يشتمل  الاستخلاف  مظهرُ  يكون  وثم  الصالحات، 

[١] انظر، الملا صدرا، محمد بن إبراهيم، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، ج٧، 

ص١٨١ ـ ١٨٣. 



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۷۹

الحقّة.  العبادة  وتحقّق  الشرك  وإنهاء  الدين،  تمكين  وهي  المهمّة،  الأمور 

ْوَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُم :ثالثًا:ـ التمكين

أـ التمكين لغةً: تفعيلٌ من المكان، وهو في الأصل إقرار الشيء وتثبيته في 

مكان، قال الراغب الأصفهاني: «مكّنتهُ، ومكّنتُ له فتَمََكَّنَ»[١]، ثم اسُتعير للدلالة 

على التملكّ والقدرة والسيطرة والتحكّم.  

ب ـ التمكين اصطلاحًا: وقد ورد مصطلح التمكين في القرآن الكريم بدلالاتٍ 

متعددةٍ[٢]، تشير هذه الدلالات إلى تعدّد غاياته ومجالاته، ومن هذه الدلالات:

١ـ التمكين التشريعي: ومضمونه إقامة الدين كما في قوله تعالى:الَّذِينَ إنِْ 

كَاةَ وَأمََرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنهََوْا عَنِ الْمُنْكَرِ  لاةَ وَآتوَُا الزَّ مَكَّنَّاهُمْ فيِ الأْرَْضِ أقََامُوا الصَّ

[٣]، وهو مقصورٌ على جماعة المسلمين، وهو الغاية القصوى  ِوَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الأْمُُور

للتمكين.

قوله  في  كما  آدم  لبني  الأرض  تسخير  بمعنى  وهو  التكويني:  التمكين  ٢ـ 

 .[٤]َا تشَْكُرُون تعالى:وَلَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فيِ الأرَْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلاً مَّ

وهو يشمل الإنسانيةّ كلهّا.

٣ـ حيازة الثروات وامتلاك الأموال: كما في قوله تعالى: ألََمْ يَرَوْاْ كَمْ أهَْلَكْنَا 

عَلَيْهِم  مَاء  السَّ وَأَرْسَلْنَا  لَّكُمْ  نُمكَِّن  لَمْ  مَا  كَّنَّاهُمْ فيِ الأرَْضِ  مَّ قَرْنٍ  مِّن  قَبْلهِِم  مِن 

بَعْدِهِمْ  مِن  وَأنَشَْأنْاَ  بِذُنوُبِهِمْ  فَأهَْلَكْنَاهُم  تحَْتِهِمْ  مِن  تجَْرِي  الأنَهَْارَ  وَجَعَلْنَا  دْرَارًا  مِّ

.[٥]َقَرنْاً آخَرِين

[١] الراغب الأصفهاني، حسين، المفردات في غريب القرآن، ص ٧٧٢.

ج٢،  التنزيل)،  معاني  في  التأويل  (لباب  الخازن  تفسير  محمد،  بن  علي  الخازن،  انظر،   [٢]

ص٥٣٦. انظر، ابن عرفه، محمد بن محمد، تفسير ابن عرفة، ج٢، ص٢١٤.

[٣] سورة الحج: الآية٤١.

[٤] سورة الأعراف: الآية١٠.  

[٥] سورة الأنعام: الآية٦.  



۳۸۰

مَكَّنِّا  وَكَذَلِكَ  تعالى:  قوله  في  نفوذ:  كما  موقع  ذي  إلى  الوصول  ٤ـ 

أُ مِنْهَا حَيْثُ يشََاءُ نصُِيبُ بِرحَْمَتِنَا مَن نَّشَاء وَلاَ نضُِيعُ أجَْرَ  لِيُوسُفَ فيِ الأرَْضِ يَتَبَوَّ

 .[١] الْمُحْسِنِيَن

تفسيره:  في  كثير  يقول ابن  الأرض:  في  الإلهي  الاستخلاف  تحقيق  ٥ـ 

الناس،  أي: أئمةّ  الأرض،  خلفاءَ  أمّته  سيجعل  لرسوله بأنهّ  الله  من  «هذا وعدٌ 

تعالى: قوله  في  العباد، وكما  لهم  وتخضع  البلاد  تصلح  وبـهم  عليهم،  والولاة 

وَنجَْعَلَهُمُ  أئَِمَّةً  وَنجَْعَلَهُمْ  الأْرَْضِ  فيِ  اسْتُضْعِفُوا  الَّذِينَ  عَلىَ  نَُّ  نمَّ أنَ  وَنرُِيدُ 
ا كَانوُا  الْوَارِثيَِن، وَنُمكَِّنَ لَهُمْ فيِ الأْرَْضِ وَنرُِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّ

.[٢]«َيَحْذَرُون

ذِي  عَن  تعالى وَيَسْألَُونكََ  قوله  في  عظيم: كما  مُلك  على  الحصول  ٦ـ 

ءٍ سَبَبًا نْهُ ذِكْراً. إنَِّا مَكَّنَّا لَهُ فيِ الأْرَضِْ وَآتيَْنَاهُ مِن كلُِّ شيَْ الْقَرنْيَْنِ قُلْ سَأتَلْوُ عَلَيْكُم مِّ

[٣]، بمعنى أعطيناه المُلك العظيم وفق الأسباب والدواعي الحقّة. 

في  الوارد  الدين  تمكين  يعني  ماذا  وهي  تساؤلاتٌ،  الذهن  في  ترد  أنَّه  إلاّ 

الآية الشريفة؟ وبأيّ مستوى هو حاصل؟ وإلى أي مستوى يصل؟ هل هو مفهومٌ 

(كالمجال  معيّن  مجالٍ  على  يقتصر  ولا  المجالات،  من  كثيراً  شامل، يشمل 

جميع  يشمل  هو  وهل  السياسي؟  الجانب  على  يقتصر  هو  أو  مثلاً)،  السياسي 

في  الحال  هو  كما  معيّنة،  فئةٌ  أو  منهم  جماعةٌ  أو  فردٌ  به  يتفردّ  فلا  المسلمين، 

قسمه التكليفي، أو هو مختصٌ بجماعةٍ معيّنةٍ أو أفرادٍ معينيين منهم؟ أو هو يمتدّ 

فيشمل كلّ بني آدم كما هو الحال في التمكين في قسمه التكويني، فمثلاً في قوله 

 ،[٤]َا تشَْكُرُون وَلَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فيِ الأرَْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلاً مَّ تعالى:

[١] سورة يوسف: الآية٥٦.  

[٢] سورة القصص: الآيتان ٥ ـ ٦.

[٣] سورة الكهف: الآية ٨٤.

[٤] سورة الأعراف: الآية١٠.  



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۸۱

طبقًا لهذا التفسّير من التمكين التكويني تتعدد غايات التمكين أيضًا، فهل غايته 

وَلَيُمَكِّنَنَّ  القصوى هي السلطة؟ أو الثروة؟ أو المنصب؟ أو هي إقامة الدين: 

لَهُمْ؟ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتضىََ

مفهوم  تفسّير  إنَّ  نقول:  آنفًا،  ذكرناها  التي  الأسئلة  هذه  عن  الجواب  في 

لمفهوم  السياسي  البعد  على  التأكيد  على  يدلّ  السياسي له،  بالتفسّير  التمكين 

التمكين، وهذا التفسير يخالف إطلاق الآية صراحة، ويقوم بإلغاء الأبعاد الأخرى 

للمفهوم، فهو تفسّيٌر يتصّف بالقصور؛ لأنَّه يحصر مفهوم التمكين في مجالٍ معيّنٍ 

(هو المجال السياسي) فقط، بينما مفهوم التمكين الوارد في الآية أشمل من ذلك 

كما سبق ذكره، مع ملاحظة التعدّد الدلالي للمفهوم في القرآن الكريم.

ويتضّح ممّا سبق أنَّ الاستعمال القرآني لمفردة التمكين جاء على عدّة وجوه، 

التمكين  ، وهو  الذي يدعم تأويل الآية في الإمام المهدي  وهنالك وجه هو 

الذي ذكره صاحب الميزان بقوله: «وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم تمكين 

واضطرابٍ  زوالٍ  غير  من  الشيء  ثبات  عن  كنايةٌ  وهو  مكان،  في  إقراره  الشيء 

وتزلزلٍ بحيث يؤثرّ أثره من غير مانعٍ ولا حاجزٍ، فتمكّن الدين هو كونه معمولاً 

به في المجتمع من غير كفرٍ به واستهانةٍ بأمره، ومأخوذًا بأصول معارفه من غير 

الاختلاف  أنّ  من كلامه  مواضع  الله سبحانه في  وقد حكم  وتخاصمٍ،  اختلافٍ 

وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أوُتوُهُ مِن بَعْدِ مَا  :في الدين من بغي المختلفين كقوله

جَاءَتهُْمُ الْبَيِّنَاتُ بغَْيًا بَيْنَهُم [سورة البقرة:٢١٣]»[١].

فالعلاّمة الطباطبائي عدّ تمكين الدين كنايةً عن توطيد وتعزيز الدين، حتى لا 

يتمّ تقويض مبادئه من الصراعات وفي تنفيذ العمل  وفقًا لقوانينها.

يتيح  المطلق، الذي  الإلهي  الفعل  مظاهر  من  مظهرٌ  هو  فالتمكين  وعليه، 

الإلهي  بالفعل  حال تقيّده  في  المتعدّدة،  غاياته  تحقيق  إمكانية  الإنساني  للفعل 

وتكليفيًّا  الوجود،  حركة  تضبط  التي  الإلهيّة  بالسنن  بالالتزام  تكوينيًّا  المطلق 

[١] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٥، ص١٥٢.



۳۸۲

غايات  للتمكين  فإنَّ  التفسّير  لهذا  وطبقًا  الوحيانيّة.  المعرفيّة  بالقيم  بالالتزام 

بالالتزام  الدين في المجتمع  له غاية قصوى واحدة هي إقامة  دنيا متعدّدة، لكن 

بمفاهيمه وقيمه المعرفيّة وقواعده الفكريةّ، وهو ما أشار له القرآن في قوله تعالى: 

كَاةَ وَأمََرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنهََوْا  لاَةَ وَآتوَُا الزَّ كَّنَّاهُمْ فيِ الأْرَْضِ أقََامُوا الصَّ الَّذِينَ إنِ مَّ
[١]. فالغاية القصوى للتمكين ليس السلطة، وإنماّ  ِعَنِ الْمُنكَرِوَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الأْمُُور

إقامة الدين الحنيف، كما يفُهم من الآية الشريفة. 

رابعًا: مفردة (في الأرض): وهنا سؤالان مهمّان حول هذه المفردة:

السؤال الأول: ما المقصود بعبارة (في الأرض)، من قوله تعالى: لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم 

فيِ الأْرَْضِ. هل هي أرضٌ خاصّةٌ ومحدّدة؟ أو تمام الكرة الأرضيّة؟

يقول الطبري في تفسيره: لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فيِ الأْرَْض: «فيه قولان: أحدهما: 

وعِدت  كما  فوعِدوا  ذلك  تعالى  الله  سألوا  المهاجرين  لأنَّ  مكة؛  أرض  يعني 

العربي:  ابن  قال  والعجم.  العرب  بلاد  الثاني:  النقاش.  معناه  قال  إسرائيل؛  بنو 

بالأرض  يقصد  الصحيح؛ لأنَّ أرض مكة محرمة على المهاجرين»[٢]. ولا  وهو 

جميعها، بل هو مفهومٌ يطلق على الجزء والكل. وواضح أنَّ القول بالاستخلاف 

على تمام الأرض ينسجم بحسب الظاهر مع من قال بأنَّ الآية منحصرةٌ بمصداقٍ 

.واحدٍ هو عصر الظهور وحكومة الإمام المهدي

وهنا يأتي احتمالان: والسؤال الآخر: ما هو نوع (أل) في کلمة (الأرض)؟

الأوّل: أنَّ (أل) في (الأرض) يکون للعهد، أي نمكنّهم في أرضٍ محدّدةٍ معيّنة.

الثاني: أنَّ (أل) في (الأرض) يکون للجنس، أي في جنس الأرض، أو في أرض 

غير محددة.

هنا  (أل)  من  المقصود  أنَّ  البحث،  مورد  الآية  الواضح بحسب ظاهر  ومن 

[١] سورة الحج: الآية٤١.

[٢] الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، ج١٨، ص١٢٢.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۸۳

جنس الأرض التي تكون في أيّ نقطة من الأرض؛ لأنَّ ما يصدق عليه الأرض 

يصدق على جميع الأرض لا بعض الأرض، «فكلمة الأرض تطلق على مجموع 

الكرة الأرضيّة، وتشمل أنحاء العالم كافة إلاّ أن تكون هناك قرينةٌ خاصّةٌ في الأمر، 

وإنْ كان البعض قد احتمل أن يكون المراد وراثة كلّ الأرض في القيامة، إلاّ أنَّ 

ظاهر كلمة الأرض عندما تذكر بشكل مطلق تعني أرض هذا العالم»[١]. 

.ن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أمَْنًا لَنَّهُم مِّ خامسًا: مفردة (الخوف): في قوله تعالى:وَلَيُبَدِّ

إنَّ المراد بالخوف من العذاب والأمن منه في الآخرة، أو المراد به الخوف 

في الدنيا. وواضح أنَّ التفسّير الثاني هو الأكثر انسجامًا مع ظاهر وسياق الآية؛ 

لأنَّ الآية في مقام الامتنان.

.ْكَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلهِِم :سادسًا:ـ عبارة

من  الشريفة  الآية  إليهم  أشارت  الذين  حول  المفسرّين  بين  اختلاف  هناك 

الذين اسُتخلفِوا في الأرض قبل المسلمين، فبعض المفسرّين يرى أنهّم آدم وداود 

رَبُّكَ  قَالَ  وَإذِْ  ، إذ  أشارت الآية إلى هذا المعنى بقوله تعالى: وسليمان 

[٢]، وفي قوله تعالى يَا دَاوُودُ إنَِّا جَعَلْنَاكَ  ًلِلْمَلاَئِكَةِ إِنيِّ جَاعِلٌ فيِ الأْرَْضِ خَلِيفَة

.[٣] خَلِيفَةً فيِ الأْرَْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ

وَوَرثَِ  :بمقتضى قوله تعالى  ورثِ حكم داود  وبما أنَّ سليمان

ذَا  ءٍ إنَِّ هَٰ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وَقَالَ ياَ أيَُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأوُتِينَا مِنْ كُلِّ شيَْ

الطباطبائي  العلامّة  لكن  الأرض،  اسُتخلف في  قد  فإنَّه   .[٤]الْمُبِيُن الْفَضْلُ  لَهُوَ 

استبعد هذا المعنى ورأى أنَّ عبارة (الذين من قبلهم) لا تنُاسبُ مقامَ الأنَبياء، إذ 

ا هي إشارةٌ إلى  إنَّ القرآن المجيد لم ترد فيه هذه العبارة بخصوص الأنبياء. وإنمَّ

[١] الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب االله المنزل، ج١٠، ص٢٥٤. 

[٢] سورة البقرة: الآية٣٠.

[٣] سورة ص: الآية٢٦.

[٤] سورة النمل: الآية ١٦.



۳۸٤

أممٍ خلت، وكانت على درجةٍ من الإيمان والعمل الصالح بحيث استخلفها الله 

.[١] في الأرض

ويرى مفسرّون آخرون أنَّ هذه الآية إشارةٌ إلى بني إسرائيل؛ لأنَّهم استخلفوا 

والفراعنة،  فرعون  وتدمير حكم    بعد ظهور موسى  الأرض  الحكم في  في 

حيث يقول القرآن المجيد:وَأوَْرَثنَْا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانوُا يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الأْرَْضِ 

أي جعلناهم  (ونمكّن لهم في الأرض)، [٢]. ويضيف وَمَغَارِبَهَا الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا

حكّامًا بعد أن استضعفوا في الأرض، ولا شكّ في أنَّهُ كان في بني إسرائيل حتى 

بيد  كان  الحكم  لكنَّ  وكفرهم،  بفسقهم  عُرفوا  أشخاصًا    موسى  زمن  في 

المؤمنين الصالحين، «وبهذا يمكن دفع ما أشكل به البعض على هذا التفسّير»[٣]، 

ويظهر أنَّ التفسّير الثالث أقرب إلى الصواب.

[١] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٥، ص١٥٣.

[٢] سورة الأعراف: الآية، ١٢٧.

[٣] الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج١١، ص١٣٠.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۸٥

الفصل الثاني

نّة في الآية الشريفة آراء مفسرّي الشيعة والسُّ

بعدما اتضّحت معاني المفردات المحوريةّ السابقة في الآية الشريفة إلى حدٍّ 

ما، فمن الضروري أن نبحث في الاحتمالات التي طرحها محقّقو علماء الشّيعة 

نّة لنرى بأنَّه هل يمكن استنباط تلك القضايا من تلك المفردات أم لا؟ والسُّ

المبحث الأول

استعراض الأقوال التفسيريّة

نّة ثي السُّ المطلب الأول: أقوال مفسرّي ومحدِّ

الَّذِينَ  اللَّهُ  وَعَدَ  قوله:  العالية،  أبي  «عن  يقول:  الطبري:  رأي  إيضاح  أ- 

الِحَاتِ الآية، قال: فمكث النبيّ  عشر سنين خائفًا  آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلوُا الصَّ

يدعو إلى الله سرًّا وعلانيةً، قال: ثم أمُر بالهجرة إلى المدينة. قال: فمكث بها هو 

وأصحابه خائفون، يصُبحون في السلاح، ويُمسون فيه، فقال رجل: ما يأتي علينا 

يسَيراً حتى  إلا  تغَْبرُوُنَ  : (لا  النبيّ  فقال  السلاح،  عنّا  ونضع  فيه،  نأمن  يوم 

الله  فأنـزل  حَدِيدَةٌ)  فِيهِ  ليَْسَ  فِيه،  مُحْتبَِيًا  العَظيمِ  الملأ  فيِ  مِنْكُمْ  الرَّجُلُ  يجْلِسَ 

 قال:  فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ  إلى قوله: هذه الآية. وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ

بالله.  الكفر  يعني  الْفَاسِقُون، وليس  هُمُ  فَأوُلَئِكَ  النعمة  بهذه  كفر  من  يقول: 

قال: فأظهره الله على جزيرة العرب فآمنوا، ثم تجبروا، فغيّرَ الله ما بهم، وكفروا 

بهذه النعمة، فأدخل الله عليهم الخوف الذي كان رفعه عنهم، قال القاسم: قال 

أبو علي: بقتلهم عثمان بن عفّان بن عفان. ويقول أيضًا: (والذي قاله أبو العالية 

من التأويل أشبه بتأويل الآية، وذلك أنّ الله وعد الإنعام على هذه الأمة بما أخبر 

في هذه الآية، أنهّ منعم به عليهم، ثم قال عقيب ذلك: فمن كفر هذه النعمة بعد 

يسُتظهر من تفسيره أنهّ يرى أنّ الآية منحصرةٌ  .[١](فَأوُلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُون ذلك

بالخلفاء الثلاثة أبي بكر، وعمر، وعثمان.

[١] الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، ج١٨، ص١٢٣.



۳۸٦

ب ـ إيضاح رأي الفخر الرازي: يرى الفخر الرازي أنّ المراد من قوله تعالی: 

الِحَاتِ، هم الخلفاء الأربعة، ويقول: «وقد فعل  الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلوُا الصَّ
كلّ ذلك، وصدور هذه الأشياء لا يصحّ إلاّ من القادر على كلّ المقدورات. قال 

في المسألة الثامنة: دلتّ الآية على إمامة الأئمةّ الأربعة؛ وذلك لأنَّه تعالى وعد 

الذين آمنوا وعملوا الصالحات من الحاضرين في زمان محمّد  ، وهو المراد 

بقوله: لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فيِ الأْرَضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلهِِمْ، وأن يمكّن لهم 

دينهم المرضي، وأن يبُدلهم بعد الخوف أمنًا، ومعلوم أنَّ المراد بهذا الوعد بعد 

الرسول هؤلاء؛ لأنَّ استخلاف غيره لا يكون إلاّ بعده، ومعلوم أنَّه لا نبيَّ بعده؛ لأنَّه 

خاتم الأنبياء، فإذن المراد بهذا الاستخلاف طريقة الإمامة، ومعلوم أنّ بعد الرسول 

بكر وعمر وعثمان؛ لأنّ في  أيام أبي  إنّما كان في  الذي هذا وصفه  الاستخلاف 

أيامهم كانت الفتوح العظيمة، وحصل التمكين وظهور الدين والأمن، ولم يحصل 

ذلك في أيام علي) رضي الله عنه)؛ لأنهّ لم يتفرّغ لجهاد الكفّار لاشتغاله بمحاربة 

من خالفه من أهل الصلاة، فثبت بهذا دلالة الآية على صحّة خلافة هؤلاء»[١].

بالإجابة  ويقوم  السابقة  نظريتّه  على  الواردة  الإشكالات  بعض  يذكر  ثم    

عنها على طريقته المعهودة في إثارة الشكوك والإجابة عنها، إذ يقول: «فإنْ قيل: 

الآية متروكة الظاهر؛ لأنهّا تقتضي حصول الخلافة لكلّ من آمن وعمل صالحًا، 

قوله:  من  المراد  يكون  أن  يجوز  لا  لمَِ  لكن  عنه،  نزلنا  كذلك.  الأمر  يكن  ولم 

(ليََسْتخَْلفَِنَّهُمْ) هو أنهّ تعالى يسكنهم الأرض، ويمكّنهم من التصرفّ، لا أنّ المراد 

 ،ْكَمَا اسْتخَْلفََ الَّذِينَ مِنْ قبَْلِهِم :منه خلافة الله تعالى، وممّا يدلّ عليه قوله

في  الأمر  يكون  أن  فوجب  الإمامة،  بطريق  يكن  لم  قبلهم  كان  من  واستخلاف 

حقّهم أيضًا كذلك. نزلنا عنه، لكن ههنا ما يدلّ على أنهّ لا يجوز حمله على خلافة 

رسول الله ؛ لأنّ من مذهبكم أنهّ (عليه الصلاة والسلام) لم يستخلف أحدًا، 

وروي عن علي بن أبي طالب  أنهّ قال: (أترككم كما ترككم رسول الله)، لكن 

[١] الفخر الرازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير، ج٢٤، ص٤١٣.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۸۷

لمَِ لا يجوز أن يكون المراد منه عليًّا ، والواحد قد يعبرّ عنه بلفظ الجمع على 

[١]. وقال الله تعالى في  ِإنَّا أنزلناهُ في ليلةِ القدر :سبيل التعظيم، كقوله تعالى

[٢]، ولكن  الذين يُقيمون الصلاةَ ويؤتونَ الزكاةَ وهم راكعون : حقّ علي

. يمكن أن نحمله على الأئمةّ الاثني عشر

والجواب عن الأول: أنَّ كلمة (من) للتبعيض، فقوله: (منكم) يدلُّ على أنَّ 

المراد بهذا الخطاب بعضهم.

وعن الثاني: وأمّا قوله تعالى كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلهِِمْ، فالذين كانوا 

النبوّة، وتارةً بسبب الإمامة، والخلافة حاصلة في  قبلهم كانوا خلفاء تارةً بسبب 

الصورتين. 

وعن الثالث: أنهّ وإنْ كان من مذهبنا أنهّ  لم يستخلف أحدًا بالتعيين، 

بالاختيار، فلا يمتنع في هؤلاء الأئمة  الوصف والأمر  بذكر  قد استخلف  ولكنّه 

الأربعة أنهّ تعالى يستخلفهم وأنّ الرسول استخلفهم، وعلى هذا الوجه قالوا في 

أبي بكر: يا خليفة رسول الله، فالذي قيل إنهّ  لم يستخلف، أريد به على وجه 

التعيين، وإذا قيل استخلف فالمراد على طريقة الوصف والأمر.

وعن الرابع: أن حمل لفظ الجمع على الواحد مجازٌ، وهو خلاف الأصل. 

وعن الخامس: أنهّ باطلٌ لوجهين: 

أحدهما: قوله تعالى: منكم يدل على أن هذا الخطاب كان مع الحاضرين، 

وهؤلاء الأئمةّ ما كانوا حاضرين. 

الثاني: أنهّ تعالى وعدهم القوّة والشوكة والنفاذ في العالم، ولم يوجد ذلك 

فيه فثبت بهذا صحة إمامة الأئمةّ الأربعة، وبطل قول الرافضة الطاعنين على أبي 

بكر وعمر وعثمان، وعلى بطلان قول الخوارج الطاعنين على عثمان وعلي.

[١] سورة القدر: الآية ١.

[٢] سورة المائدة: الآية ٥٥.



۳۸۸

استخلف هارون  يعني كما   ،ْقَبْلهِِم مِنْ  الَّذِينَ  اسْتَخْلَفَ  كَمَا  قوله:  أما   

ويوشع وداود وسليمان ، وتقدير النظم: ليستخلفنهم استخلافاً كاستخلاف 

من قبلهم من هؤلاء الأنبياء ، يستظهر من تفسّيره أنهّ يرى أنّ الآية منحصرةٌ 

بالخلفاء الثلاثة، أبي بكر وعمر وعثمان. وإن كان في بداية تفسّيره ذكر أنّ الآية 

دليلٌ على خلافة الخلفاء الأربعة.

ج ـ تبيين رأي ابن كثير الدمشقي: قال في المسألة الثانية: قال مالك :«نزلت 

…ِالِحَات وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلوُا الصَّ هذه الآية في أبي بكر وعمر

ا ذلك: هذا وعدٌ من الله لرسوله . بأنهّ سيجعل أمّته  إلى آخرها. ويقول مؤيدًّ

خلفاء الأرض، أي: أئمةّ الناس والولاة عليهم، وبهم تصلح البلاد، وتخضع لهم 

العباد، وليُبدِلن بعد خوفهم من الناس أمنًا وحكمًا فيهم، وقد فعل تبارك وتعالى 

ذلك. وله الحمد والمنة، فإنهّ لم يمت رسول الله  حتى فتح الله عليه مكة 

وخيبر والبحرين، وسائر جزيرة العرب وأرض اليمن بكمالها. وأخذ الجزية من 

مجوس هجر، ومن بعض أطراف الشام»[١].

وفي موضعٍ آخر من تفسيره يذكر ابن كثير نظريتّه في الخلافة فيقول: روى 

مسلم عَنْ جَابِرِ بنِْ سَمُرةََ (رضي الله عنه) قاَلَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ  يقول: «لاَ يزَاَلُ 

أمَْرُ النَّاسِ مَاضِياً مَا وَليَِهُمُ اثنَْا عَشرََ رجَُلاً كُلُّهُمْ مِنْ قرَُيشٍْ»[٢].

ويعلقّ على هذا الحديث: «وهذا الحديث فيه دلالةٌ على أنهّ لا بدّ من وجود 

اثني عشر خليفةً عادلاً، وليسوا هم بأئمةّ الشيعة الاثني عشر؛ فإنّ كثيراً من أولئك 

لم يكن إليهم من الأمر شيء، فأمّا هؤلاء فإنهّم يكونون من قريش، يلَوُن فيعدلون. 

وقد وقعت البشارة بهم في الكتب المتقدّمة، ثم لا يشترط أن يكونوا متتابعين، بل 

يكون وجودهم في الأمة متتابعًا ومتفرقّاً، وقد وُجِد منهم أربعة على الولاء، وهم 

أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي، رضي الله عنهم. ثم كانت بعدهم فترة، ثم 

[١] ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، ج٦، ص٧٨.

[٢] الإمام مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، ص١٨٢١.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۸۹

وُجِد منهم ما شاء الله، ثم قد يوُجَد منهم مَن بقي في وقتٍ يعلمه الله. ومنهم 

المهديّ الذي يطابق اسمُه اسمَ رسول الله ، وكنيته كنيته، يملأ الأرض عدلاً 

وقسطاً، كما ملئت جورًا وظلمًا»[١].

بالإمام  الشريفة  الآية  مصداق  إنحصار  عدم  يرى  أنهّ  كلامه  من  وواضح 

المهدي وأصحابه، وأنّ الآية تذكر أوصافاً عامةً للمستخلفَين في الأرض. 

د ـ رأي القرطبي: قال القرطبي: «نزلت في أبي بكر، وعمر؛ قاله مالك، وقيل: 

إنّ سبب هذه الآية أنّ بعض أصحاب النبيّ  شكا جهد مكافحة العدو، وما 

كانوا فيه من الخوف على أنفسهم، وأنهّم لا يضعون أسلحتهم؛ فنزلت الآية... 

وا بِهَا  قلُتُْ: هَذِهِ الحَْالُ لمَْ تخَْتصََّ بِالخُْلفََاءِ الأْرَْبعََةِ رضيََِ اللَّهُ عَنْهُمْ حَتَّى يخَُصُّ

مِنْ عُمُومِ الآْيةَِ، بلَْ شَارَكهَُمْ فيِ ذَلكَِ جَمِيعُ المُْهَاجِرِينَ بلَْ وَغَيْرهُُمْ. ألاََ ترََى إلىَِ 

ةً الخَْنْدَقَ... ثمَُّ إنَِّ اللَّهَ ردََّ الكَْافِرِينَ  إغِْزاَءِ قرَُيشٍْ المُْسْلِمِيَن فيِ أحُُدٍ وَغَيْرهَِا وَخَاصَّ

المُْراَدُ  وَأمَْوَالهَُمْ، وَهُوَ  وَدِياَرهَُمْ  أرَضَْهُمْ  وَأوَْرثَهَُمْ  المُْؤْمِنِيَن  وأمن  ينََالوُا خيراً،  لمَْ 

.[٢] «ِْليََسْتخَْلفَِنَّهُمْ فيِ الأْرَض :ِِبِقَوْله

بالله وعمل  الله سبحانه لمن آمن  أنّ الآية: «وعد من  هـ ـ رأي الشوكاني: 

الأعمال الصالحات بالاستخلاف لهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم 

من الأمم، وهو وعدٌ يعم جميع الأمّة. وقيل هو خاصٌّ بالصحابة، ولا وجه لذلك؛ 

فإنّ الإيمان وعمل الصالحات لا يختصّ بهم، بل يمكن وقوع ذلك من كلّ واحدٍ 

ورسوله»[٣]. الله  أطاع  فقد  رسوله  وسنّة  الله  بكتاب  عمل  ومن  الأمة،  هذه  من 

يتصرفّون  فيها خلفاء  ليجعلنّهم   :ِالأْرَْض فيِ  لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ  ويضيف: «ومعنى 

فيها تصرفّ الملوك في مملوكاتهم، وقد أبعد من قال إنهّا مختصّةٌ بالخلفاء الأربعة، 

أو بالمهاجرين، أو بأنّ المراد بالأرض أرض مكّة، وقد عرفت أنّ الاعتبار بعموم 

[١] ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، ج٣، ص٣٠١.

القرطبي، محمد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن، ج١٢، ص٢٩٧- ٢٩٩. [٢]

[٣] الشوكاني، محمد بن علي، فتح القدير،ج٤، ص٥٥.



۳۹۰

اللفظ لا بخصوص السبب، وظاهر قوله: كَمَا اسْتخَْلفََ الَّذِينَ مِنْ قبَْلِهِمْ كلّ 

من استخلفه الله في أرضه، فلا يخَُصُّ ذلك ببني إسرائيل ولا أمّة من الأمم دون 

غيرها»[١].

ثانيًا:ـ خلاصة رأي علماء السُنّة:

 تحصّل من استعراض آراء كبار مفسرّي السّنة أنّ هنالك اتجاهين عامين 

في تفسير الآية: 

ليس  الآية  أنّ  السّنّة إلى  جُلّ مفسرّي ومحدّثي  فيه  الأول: ويذهب  الاتجاه 

بكر  يفسرّونها بخلافة أبي  الأغلب  متعدد، وهم في  بل  انحصاري،  لها مصداقٌ 

وعمر كمصداق أكمل ومتحقّق، وبعضهم عمّمها لتشمل حتى الدول الإسلامية 

أنهّم سيقاتلون  أيضًا من خلال ذكر    الإمام المهدي  اللاحقة، ولتشمل دولة 

الدجال أو حتى عند نزول عيسى ابن مريم ، ذهب لذلك الرأي كلٌّ من ابن 

كثير الدمشقي، وابن عربي، ابن عاشور، والآلوسي وغيرهم.  

تعالى:  قوله  في  الشريفة  الآية  في  الموصول  من  المقصود  الثاني:  الاتجاه 

 ،ِالأْرَْض فيِ  لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم  الِحَاتِ  الصَّ وَعَمِلوُا  مِنكُمْ  آمَنُوا  الَّذِينَ  اللَّهُ  وَعَدَ 
وعمر،  بكر،  أبي  الثلاثة  بالخلفاء  حصرهم  وبعضهم  فقط،  الأربعة  الخلفاء  هم 

الفتوحات  الفتنة، وتوقفّت  الرابع حصلت  وعثمان، بدعوى أنّ في زمن الخليفة 

وهذا هو رأي بعض مفسرّي أهل السّنّة منهم: الزمخشري، والبيضاوي،  الإسلاميّة،

والقرطبي، الفخر الرازي[٢].

وانتهى مصداقها؛ لأنّ  زماننا هذا  لها مصداقٌ في  ليس  الآية  أنّ  والنتيجة    

هؤلاء الأربعة أو الثلاثة ذهبوا وماتوا.

[١] المصدر نفسه.

[٢] انظر، الزمخشري، محمود بن عمر، الكشاف عن غوامض التنزيل، ج٣،ص٢٥٢. انظر، 

البيضاوي، عبد الله بن عمر، أنوار التنزيل وأسرار التأويل (تفسير البيضاوي)، ج٣، ص٢٠٨. 

الرازي،  الفخر  القرآن، ج ١٢، ص ٢٩٧.  الجامع لأحكام  بن أحمد،  القرطبي، محمد  انظر، 

محمد بن عمر، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، ج٢٤، ص٢٥.  



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۹۱

المطلب الثاني: مناقشة آراء مفسرّي علماء السّنة

الآية يمكن  هذه  هل  نرى  أن  الضروري  فمن  الثاني  الاتجاه  بخصوص  ا  أمَّ

أهل  مفسرّي  بعض  لکلام  طبقًا  الثلاثة  الخلفاء  أو  الأربعة  الخلفاء  تطبيقها على 

السنّة أم لا؟

  ويرد على هذا الاحتمال: 

أولاً: أنّ هذا التفسير إنّما هو تطبيقٌ للآية من دون دليلٍ (تحكّم)، وهو ليس 

تفسيراً للآية في مفهومها.

ثانيًا: مع التنزلّ بقبول هذا التطبيق الإنحصاري فإنهّ يخالف الواقع التاريخي 

خلافتهم  أيام  قتلوا  قد  ــ  بكر  أبي  باستنثناء  ــ  الأربعة  الخلفاء  إنّ  إذ  القطعي؛ 

ن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أمَْنًا؟  لَنَّهُم مِّ جميعًا. فكيف ينسجم ذلك مع مفهوم: وَلَيُبَدِّ

الكبار  الصحابة  بعض  وهنالك  الظاهري  بالأمن  الوعد  ذلك  تحقّق  وكيف 

زمن  في  الأمن  يعيشوا  لم  ياسر؛  وعمّار  مسعود،  بن  الله  وعبد  ذر،  أبي  أمثال: 

الخلفاء الراشدين وما بعدهم؟! كما أنهّ يخالف ما ورد في سبب النزول والراوايات 

المفسرّة للآية الشريفة، قال القرطبي في تفسيره: "وجاء في معنى تبديل خوفهم 

فيه ونضع  نأمن  يومٌ  أما يأتي علينا   لما قال أصحابه:  الله  أنّ رسول  بالأمن 

الملأ  في  منكم  الرجل  يجلس  حتى  قليلاً  إلاّ  تلبثون  (لا   : فقال  السلاح؟ 

العظيم محتبيًا ليس عليه حديدة). وقال : (والله ليُتمنّ الله هذا الأمر حتى 

غنمه  على  والذئب  الله  إلاّ  يخاف  لا  حضرموت  إلى  صنعاء  من  الراكب  يسير 

ولكنكم تستعجلون)"[١]. 

وقد استدلّ بهذه الرواية القرطبي، وكثيٌر من كتاب أهل السنّة فأوردوها في 

كتبهم[٢]. وهذا لم يتحقّق في زمن الخلفاء الأربعة قطعًا؛ ولذا فالآية غير شاملةٍ 

[١] المصدر نفسه، ج ١٢،  ص٢٩٩.

مسند  أحمد،  الإمام  ،ص٥٦.   ٨ ج  البخاری،  صحيح  إسماعيل،  بن  محمد  البخاري،   [٢]



۳۹۲

للخلفاء الأربعة أو الثلاثة قطعًا.

ويقول السيد الآلوسي وهو من كبار مفسرّي العامة: إننّا لا نستطيع بأيّ وجهٍ 

من الوجوه حمل الآية على زمان الخلفاء الراشدين[١]. 

الظاهر وعدًا للذين  الكريمة أعطى بحسب  الله تعالى في هذه الآية  ثالثًا:ـ 

الأرض،  تمام  على   الأرض في  ليستخلفنّهم  يتسلطّون  سوف  بأنهّم  أمنوا 

والأرض لا نستطيع أن نقول إنهّا مختصّةٌ بمكان، بل شاملة لتمام الأرض؛ ولذا 

أكّد بعض علماء أهل السنّة في تفاسيرهم هذه النكتة، أي المراد من الأرض تمام 

بلدان العالم. 

فمثلاً الثعلبي في تفسيره يقول: «والله ليستخلفنّهم في الأرض، أي ليورثنّهم 

وسكانها»[٢].  وسائسيها  ملوكها  فيجعلهم  والعجم،  العرب  من  الكفّار  أرض 

الصالحات  وعملوا  منكم  آمنوا  الذين  الله  "وعد  يقول:  أيضًا  والواحدي 

ليستخلفنّهم في الأرض، ليورثنهم أرض الكفار من العرب والعجم"[٣]. ویقول 

قبلهم،  من  يخلفون  ليجعلنهم  أي:  (ليستخلفنّهم)،  تعالى:  «قوله  الجوزي:  ابن 

والمعنى: ليورثنهم أرض الكفار من العرب والعجم، فيجعلهم ملوكها وساستها 

وعد   الأرض في  ليستخلفنّهم  تفسيره:  في  الكلبي  والغرناطي  وسكانها»[٤]. 

ظهر صدقه بفتح مشارق الأرض ومغاربها لهذه الأمة"[٥]. 

  والحال أنهّ في زمان الخلفاء الثلاثة حتى أهل المدينة لم يكونوا مسلمين 

أحمد، ج ٥ ، ص١١١، و ج٦ ، ص٣٩٥. الدارمي، محمد بن حبان، صحيح ابن حبّان، ج ٧، 

ص١٥٧ و ج ١٥، ص ٩١. الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج٤، ص٦٣.

العظيم والسبع المثاني،  القرآن  تفسير  الله، روح المعاني في  بن عبد  [١] الآلوسي، محمود 

ج١٨، ص٢٠٢.

[٢] الثعلبي، أحمد بن محمد، الكشف والبيان المعورف (تفسير الثعلبي)، ج ٧ ، ص١١٤.

[٣] الواحدي، علي بن محمد، الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج ٢ ، ص ٧٦٨.

[٤]  ابن الجوزي، شمس الدين محمد، زاد المسير في علم التفسير، ج ٥، ص ٣٧٢.

[٥] الغرناطي الكلبي، محمد بن أحمد، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٣، ص٧٣.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۹۳

كلهّم. و أهل السنّة أنفسهم أتفقوا أنّ قاتل عمر الخطاّب كان من أهل المدينة، 

وكان مجوسيًّا، فهذه الآية تتضمن قسمًا ووعدًا إلهيّين باستخلاف مشارق الأرض 

بقاع  تمام  بتحرير  الصالحين  المؤمنين  بيد  سيتحقّق  الوعد  هذا  وأنّ  ومغاربها، 

العالم، بينما نرى أنهّ في زمن أبي بكر وعمر حتى تمام الجزيرة العربية لم يكن 

تحت تصرفّ المسلمين؛ ولذا قطعًا الآية غير محصورةٍ بالخلفاء الأربعة أو الثلاثة 

الأوائل منهم.

إحدى  وكونها  والإمامة،  الخلافة  على  دلالةً  تتضمّن  نفسها  الآية  رابعًا:ـ 

المناصب الإلهيّة؛ لأنّ الضمير الفاعلي في كلمة (ليستخلفنّهم) منسوبٌ إلى الله 

من  منصوبون  هم  الإلهي  بالاستخلاف  الموعودين  الأشخاص  ولذلك  تعالى؛ 

جهة الله تعالى؛ وهذا لا ينسجم مع نظريةّ أهل السنّة القائلة بأنّ الخليفة لم يعيّن 

وينُصّ عليه من الله تعالى، علاوةً على ذلك، فإنّ الآية مورد البحث، أخبرت عن 

تمكيٍن وتثبيتٍ إلهيّين لدينهم المرضي عنده سبحانه، وكما قال تعالى: وَلَيُمَكِّنَنَّ 

اليومَ أكملتُ لكم  لقوله تعالى:  ، وهذا مطابقٌ  لَهُمْ  ارْتضىََ  الَّذِي  دِينَهُمُ  لَهُمْ 

دِينكَم واتممتُ عليكم نعمتي ورضيتُ لكم الإسلامُ دينًا، وكذلك ما دلتّ عليه 

الآية  هذه  أنّ  والدالة على  والسنّة،  الشيعة  كتب  المنقولة في  المتعدّدة  الروايات 

نازلةٌ في مورد تنصيب الإمام علي  إمامًا بوساطة النبيّ الأكرم  في غدير 

خم[١]. 

الله تعالى  الآية  إليها في ذيل  نكتة أخرى يجب الالتفات  خامسًا:ـ  وهناك 

يقول: وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتضىََ لَهُمْ. الكثير من مفسرّي السنّة فضلاً 

عن مفسرّي الشيعة ذهبوا إلى أنّ مراد الله تعالى من الآية أنّ دين الإسلام سيكون 

الأديان  جميع  وتذهب  وحده  الإسلام  دين  وسيبقى  الأديان،  تمام  على  ظاهراً 

لَهُمْ  وَلَيُمَكِّنَنَّ  تعالى:  "قوله  الجوزي:  ابن  بذلك:  القائلين  أهم  ومن  الأخرى. 

[١] ابن الجوزي، شمس الدين محمد، زاد المسير في علم التفسير، ج٥، ص٣٧٢.



۳۹٤

دِينَهُمُ ، وهو الإسلام، وتمكينه: إظهاره على كل دين»[١]. فالمقصود من الدين 

) هو الإسلام قطعًا بدليل كلام الله إنهّ رضى لنا دين الإسلام.  في قوله (وَليَُمَكِّنَنَّ

وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي  ویقول محمد بن عبد الله بن أبي زمنين في تفسيره:

فيكونوا  كله؛  الدين  على  يظهرهم  حتى  بالإسلام؛  سينصرهم  أي:   ْلَهُم ارْتضىََ 

ولإثبات  السنّة  أهل  علماء  عند  الكبير  المفسر  وهذا  الأديان.  أهل  الحكام على 

هذه النظرية ينقل أيضًا هذه الرواية بعنوان مؤيد: "عن عامر الكلاعي قال: سمعت 

الله يقول: (لا يبقى على ظهر الأرض  المقداد بن الأسود يقول: سمعت رسول 

ا يعزهم  بيت مدر ولا وبر، إلاّ أدخله الله كلمة الإسلام بعز عزيز أو ذل ذليل؛ إمَّ

ا يذلهم فيدينون لها"[٢] . الله فيجعلهم من أهلها، وإمَّ

وَلَيُمَكِّنَنَّ  "وقوله:  السنّة:  أهل  مفسري  أشهر  من  السمعاني وهو  ويقول 

أي: ليظهرن دينهم على جميع الأديان"[٣]. ومعنى  ْلَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتضىََ لَهُم

التمكين (وليمكنن ... )، أنّ الإسلام سينتصر ويظهر على كل الأديان. 

[١] المصدر نفسه.

[٢] ابن أبي زمنين، محمد بن عبد الله، تفسير ابن زمنين، ج ٣ ، ص٢٤٢ـ ٢٤٤.

[٣] السمعاني، تفسير السمعاني،السمعاني، ج ٣، ص ٥٤٤ـ ٥٤٥.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۹٥

المبحث الثاني

آراء مفسرّي الشيعة

المطلب الأول: استعراض الأقوال التفسيريّة

أـ رأي الطبرسي: قال: «والمروي عن أهل البيت أنهّا في المهدي 

من آل محمد ». وقال أيضًا: «وروي مثل ذلك عن أبي  جعفر وأبي  عبد 

، ثم قال: فعلى هذا يکون المراد بـ (الذين آمنوا وعملوا الصالحات)  الله 

النبيّ وأهل بيته (صلوات الرحمن عليهم)، وتضمنّت الآية البشارة لهم بالاستخلاف 

والتمکّن في البلاد، وارتفاع الخوف عنهم عند قيام المهدي  منهم»[١].

المفسرّين  بين  الخلاف  اشتد  «وقد  يقول:  الطباطبائي:  العلامّة  رأي  ـ  ب 

لهم  وعده  الله  أنجز  وقد   ، النبيّ  أصحاب  في  واردة  إنهّا  فقيل  الآية.  في 

باستخلافهم في الأرض وتمكين دينهم وتبديل خوفهم أمنًا بما أعزّ الإسلام بعد 

الخلفاء  استخلاف  باستخلافهم  والمراد  الراشدين،  الخلفاء  أيام  النبيّ في  رحلة 

الأربعة بعد النبيّ ، أو الثلاثة الأوُل منهم، ونسبة الاستخلاف إلى جميعهم 

إلى  البعض  أمر  نسبة  قبيل  من  الثلاثة  أو  الأربعة  وهم  ببعضهم  اختصاصه  مع 

 ، الكل، كقولهم قتل بنو فلان، وإنّما قتل بعضهم، وقيل هي عامّة لأمة محمد

كما  الأرض،  إيراثهم  أمنًا  خوفهم  وتبديل  دينهم  وتمكين  باستخلافهم  والمراد 

 على  النبيّ  الذين كانوا قبلهم، أو استخلاف الخلفاء بعد  الله الأمم  أورثها 

اختلاف التقرير وتمكين الإسلام، وانهزام أعداء الدين، وقد أنجز الله وعده بما 

نصر الإسلام والمسلمين بعد الرحلة، ففتحوا الأمصار، وسخروا الأقطار. وعلى 

القولين الآية من ملاحم القرآن حيث أخبر بأمر قبل أوان تحقّقه، ولم يكن مرجوًا 

أنهّ  تواترت الأخبار على   الذي  إنهّا في المهدي الموعود  وقيل  يومئذ. ذلك 

بالذين  مُلئت ظلمًا وجورًا، وأنّ المراد  سيظهر فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً  كما 

[١] الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان، ج ٧، ص٢٣٨.العياشي، محمد بن مسعود، 

تفسير العياشي، تفسير سورة النور، الآية (٥٥).



۳۹٦

.[١]« والأئمةّ من أهل بيته ، ّآمنوا وعملوا الصالحات النبي

ثم يبين رأيه المختار بقوله: «والذي يعطيه سياق الآية الكريمة على ما تقدّم 

تفسير  في  المفسرّون  يرتكبها  ربما  التي  المسامحات  عن  بالتحرّز  البحث  من 

الآيات، هو أنّ الوعد لبعض الأمة لا لجميعها، ولا لأشخاصٍ خاصّةٍ منهم، وهم 

الذين آمنوا منهم وعملوا الصالحات، فالآية نصٌّ في ذلك، ولا قرينة من لفظٍ أو 

الصلاة  (عليهم  البيت  أهل  وأئمةّ  النبيّ  أو  الصحابة،  كونهم هم  يدلّ على  عقلٍ 

والسلام)، ولا على أنّ المراد بالذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات جميع الأمة، 

وإنّما صرف الوعد إلى طائفةٍ خاصّةٍ منهم تشريفًا لهم، أو لمزيد العناية بهم، فهذا 

كلهّ تحكّمٌ من غير وجه»[٢]

الفضيلة  صفات  من  له  ما  على  الطاهر  الطيّب  المجتمع  «وهذا  ويقول: 

النبي  إلى يومنا هذا، وإن انطبق  والقداسة لم يتحقّق، ولم ينعقد منذ بعث 

فلينطبق على زمن ظهور المهدي  على ما ورد من صفته في الأخبار المتواترة 

عن النبيّ ، وأئمةّ أهل البيت ، لكن على أن يكون الخطاب للمجتمع 

الصالح لا له  وحده»[٣].

ثم يورد إشكالاً على ما اختاره من إمكان إنطباقها على عصر الظهور، ويقوم 

وعملوا  منهم  آمنوا  للذين  حينئذٍ  الوعد  معنى  ما  قلت:  «فإنْ  يقول:  إذ  بدفعه، 

 أحد المخاطبين حين النزول ولا واحد من أهل  الصالحات وليس المهدي 

أعني  والاجتماعيّة،  الفرديةّ  الخطابات  بين  خلطٌ  فيه  قلت:  بينهم؟  ظهوره  زمان 

والخطاب  بأعيانهم،  أشخاص  هم  بما  القوم  أشخاص  إلى  المتوجّه  الخطاب 

المتوجّه إليهم بما هم قومٌ على نعت كذا، ...»، إلى أن يقول: «وخطاب الآية من 

القبيل الثاني على ما تقدّم. ومن هذا القبيل أغلب الخطابات القرآنيّة المتوجّهة إلى 

[١] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن،ج١٥،ص١٥١ ـ ١٥٧.

[٢] المصدر نفسه.

[٣] المصدر نفسه.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۹۷

المؤمنين والكفّار، ومنه الخطابات الذامة لأهل الكتاب وخاصّة اليهود بما فعله 

أسلافهم وللمشركين بما صنعه آباؤهم. ومن هذا القبيل خاصّة ما ذكر من الوعد 

فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ الآْخِرةَِ لِيَسُوءُوا وُجُوهَكُمْ »[١]. فإنّ الموعودين  في قوله تعالى:

لم يعيشوا إلى زمن إنجاز هذا الوعد، ونظيره الوعد المذكور في قول ذي القرنين 

 .[٢] ا حَق� رَبيِّ  وَعْدُ  وَكَانَ  دَكَّاءَ  جَعَلَهُ  رَبيِّ  وَعْدُ  جَاءَ  فَإِذَا  الله:  ما حكاه  على 

وكذا وعده تعالى الناس بقيام الساعة وانطواء بساط الحياة الدنيا بنفخ الصور كما 

[٣]. فوعد الصالحين   ًمَاوَاتِ وَالأْرَْضِ ۚ لاَ تأَتْيِكُمْ إِلاَّ بغَْتَة قال: ثقَُلتَْ فيِ السَّ

من المؤمنين بعنوان أنهّم مؤمنون صالحون بوعد لا يدركه أشخاص زمان النزول 

بأعيانهم، ولما يوجد أشخاص المجتمع الذي يدرك إنجاز الوعد ممّا لا ضير فيه 

البتة. فالحق أنّ الآية إنْ أعطيت حقّ معناها لم تنطبق إلاّ على المجتمع الموعود 

ا تطبيق الآية على خلافة الخلفاء الراشدين  الذي سينعقد بظهور المهدي ؛ وأمَّ

أو الثلاثة الأوُل، أو خصوص علي  فلا سبيل إليه البتة»[٤].

 ويستظهر من قوله الأخير، أنّ الآية لها مصداقٌ إنحصاريّ يتحقّق في عصر 

. الظهور وحكومة الإمام المهدي

من  يبدو  حال  كلّ  «وعلى  يقول:  الشيرازي:  مكارم  ناصر  الشيخ  رأي  ـ  ج 

بالإيمان  يتصّفون  الذين  المسلمين  يبشرّ مجموعةً من  الله  أنّ  الآية  مجمل هذه 

والعمل الصالح بثلاث بشائر:

١ـ استخلافهم وحكومتهم في الأرض.

٢ـ نشر تعاليم الحقّ بشكلٍ جذريّ، وفي كلّ مكان (كما يستفاد من كلمة 

«تمكين»...).

٣ ـ انعدام جميع عوامل الخوف والإضطراب.

[١] سورة الاسراء: الاية ٧.

سورة الكهف: الآية ٩٨. [٢]

[٣] سورة الأعراف: الآية ١٨٧.  

[٤] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٥، ص١٥١-١٥٧.



۳۹۸

به،  يشرك  ولا  تعاليمُه  وتطُبق  حرية،  بكلّ  الله  يعُبد  أن  هذا  كل  من  وينتج 

والذين وعدهم الله باستخلاف الأرض،  ويتمّ نشرُ عقيدة التوحيد في كلّ مكان.

هناك اختلاف بهذا الصدد بين المفسرّين: يرى البعض من المفسرّين أنّ الوعد 

الأرض  في  الله  استخلفهم  الذين    الرسّول  بأصحاب  خاصّ  بالإستخلاف 

على  يطلق  مفهوم  هو  بل  جميعها،  بالأرض  يقصد  ، ولا  النبيّ  في عصر 

خلفوا  الذين  الأربعة  بالخلفاء  خاصٌ  أنهّ  آخرون  ويرى  والكل.  الجزء 

الذين  المسلمين  جميع  يشمل  واسعٌ  مفهومه  أنَّ  البعض  ويرى   . الرسول 

الذي    المهدي  حكومة  إلى  إشارةٌ  أنَّه  آخرون  ويرى  الصفات.  بهذه  اتصّفوا 

عهده في جميع  الحقّ في  ويجري حكم  العالم،  والغرب في  الشرق  له  يخضع 

أرجاء العالم، ويزول الإضطراب والخوف والحرب، وتتحقق للبشرية عبادة الله 

النقية من كلّ أنواع الشرك. ولا ريب في أنّ هذه الآية تشمل المسلمين الأوائل، 

كما أنّ حكومة المهدي  مصداقٌ لها، إذْ يتفق المسلمون كافة من شيعةٍ وسنّةٍ 

على أنّ المهدي  يملأ الأرض عَدْلا وقسطاً بعد أن مُلئت جورًا وظلمًا»[١].

المطلب الثاني: الرأي المختار

 تبيّن من مجموع الأدلة السابقة أنّ الآية في مورد هذا البحث ليست أجنبيةً 

عن محلّ البحث وهو تشخيص المصاديق الواقعيّة لاستخلاف أهل الإيمان، وأنّ 

 وأصحابه، سواء  المهدي  الإمام  الإلهي هم  بالاستخلاف  الموعودين  القوم 

أقلنا إنّ الآية لها مصاديق متعددة أخرى في مفادها أم قلنا إنهّا وحدها لا تدلّ على 

المطلب إلاّ بضميمة الروايات.

وتحصّل لدينا من خلال مجموع أدلةّ البحث أنّ الرأي الصحيح حول الآية 

يتمّ في أربعة أمور:

الأمر الأول: أنّ التمكّن يتمّ ويوجد على يد الله وليس بالقوّة أو التزوير بقرينة 

نسبة الوعد بالاستخلاف الى الله سبحانه.

[١] الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ١٤٩/١١- ١٥٢.



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���۳۹۹

الأمر الثاني: التمكّن مطلق في جميع الأرض؛ بمعنى أنهّ لو أصبح شخصٌ 

في مكان ما متمكّنًا فلا يقال له إنهّ متمكّنٌ في الأرض، والتمكّن في الأرض على 

الاطلاق لم يتفّق فيما مضى فهو منتظر؛ لأنّ الله عزّ اسمه لا يخلف وعده[١].

الأمر الثالث: أنّ تنفيذ دين الله بشكلٍ كاملٍ هو أحد أسباب فلسفة الظهور؛ 

يسوده  حكمٍ  تحقّق  والمرسلين  الأنبياء  جميع  جهود  نتيجة  أنّ  في  تتمثلّ  التي 

حين  وذلك  الشرك،  من  نوعٍ  أيّ  من  الخالية  والعبادة  الكامل  والأمن  التوحيد 

ظهور المهدي ، وهو من سلالة الأنبياء  وحفيد النّبي الأكرم ، وهو 

المقصود في هذا الحديث الذي تناقله جميع المسلمين عن الرسّول : «لو 

لم يبق من الدنيا إلاّ يومٌ لطوّل الله ذلك اليوم حتى يلي رجلٌ من عترتي، اسمه 

اسمي، يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلئت ظلمًا وجورًا»، ومن هنا يمكننا أن نعدّ 

الأمل عاملاً تربويًّا مهماًّ ومؤثرّاً نفوس الصالحين؛ إذ لا يستطيعون أن يواصلوا 

مسيرهم في المحيط الفاسد إذِا لم يكن لهم أملٌ بالانتصار على المفاسد.

نحو  مالت  مهما  الدنيا  أنّ  هو  المصلح،  انتظار ظهور  معنى  أنّ   : والنتيجة 

الفساد أكثر كان الأمل بالظهور أكثر، والانتظار يكون له أثرٌ نفسي كبير، فيضمن 

للنفوس القوّة في مواجهة الأمواج والتيارات الشديدة لكيلا يجرفها الفساد، فهم 

الواقعي  لو أخذ بمفهومه  أربط جأشًا فحسب، فالانتظار لظهور المصلح  ليسوا 

لكان عاملا تربويًّا مهماًّ بنّاءً محركًّا باعثاً على الأمل والرجاء.

[١] الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القران، ٢٣٩/٧؛ ابن شهر آشوب، 

٤٤٩/٣؛  الصافي،  تفسير  الفيض،  محسن  الكاشاني،  ٦٩/٣؛  طالب،  أبي  آل  مناقب  محمد، 

الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القران، ١٥٧/١٥.



٤۰۰

الخاتمة

موضوع  إلى  واضحةً  إشاراتٍ  تتضمن  البحث  محلّ  الكريمة  الآية  إنّ  ١ـ 

الزمان والدولة الإسلاميّة، ولكن لم يذكر شخص الإمام  الدين في آخر  حاكميّة 

تلك  بعض  وفي  الشريفة،  الآية  في  مباشرٍ  بشكلٍ   المهدي الإمام  الحجّة 

الروايات التفسيريةّ أو التطبيقيةّ لها.

الراشدين،  الخلفاء  أحقيّة  ولإثبات  السنّة  أهل  مفسرّي  محقّقي  أكثر  ٢ـ 

محلّ  الكريمة  الآية  إلى  استندوا  منهم،  الأوائل  الثلاثة  الخلفاء  وبالخصوص 

البحث، وقاموا بتطبيقها عليهم. وجلّ مفسرّيهم يرون أنّ هذه الآية شاملةٌ للزمان 

وللمكان بمعنى أنهّا تصدق على كلّ من جاء بشرطها فهي سنّةٍ إلهيّةٍ في حركة 

الله  فإنّ  به  يشرُك  ولا  تعالى،  الله  يعُبد  زمانٍ  أيّ  وفي  مكانٍ،  أيّ  ففي  التاريخ. 

الرأي  التوحيد ويمكّن لهم ويعزهّم؛ لهذا من الممكن وهذا  سبحانه ينصر أهل 

الموعودين  للقوم  متعدّدةً  مصاديق  ذكروا  حيث  الشيعة  مفسرّي  بعض  به  قال 

المنظورين في الآية الكريمة، والإمام المهدي وأصحابه هم أحد المصاديق، 

أو هم المصداق الأكمل لديهم، وعللّوا ذلك بالقول إنهّ سيدعو إلى الدين الحق 

دين التوحيد فلاشك في أنّ الآية ستصدق على المهدي وأعوانه وفي المقابل، 

بعض مفسرّي الشيعة حصروا تطبيق الآية بمصداقٍ واحدٍ للقوم الموعودين، وهم 

الإمام المهدي وأصحابه، بالاستفادة من أحاديث أهل البيت، حول الآية 

وعدّوا تحقّق الوعد الإلهي في الآية الشريفة منحصرًا بعصر الظهور. 

٣ـ رغم وجود اختلافٍ في الرؤية بين الفريقين في مفاد الآية ٥٥ من سورة 

النور، وأيضًا في تعيين مصداق القوم الموعودين في الآية الشريفة، إلاّ أنهّ لا يوجد 

أحدٌ من الفريقين ممّن اعتمد عموم ألفاظ الآية يستطيع إنكار أنّ أحد تطبيقات 

 وأصحابه؛ لأنّ دليل  مصاديق القوم الموعودين في الآية هو الإمام المهدي 

الإنكار هذا غير موجودٍ، كما أنّ دليل الانحصار بغير الإمام المهدي  كالخلفاء 

الثلاثة أو الأربعة غير حاصل.  



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���٤۰۱

٤ـ محقّقو أهل السنّة في تفسير الآية  اتفقوا على أنّ القدر المتيقّن في خطاب 

الراشدين.   الخلفاء  عصر  في  وقوعه  منحصرٌ  الإلهي  بالوعد  الشريفة  الآية  هذه 

المهدي بالإمام  الإلهي في عصر ظهور  الوعد  تحقّق  انحصار  أدلةّ  ٥ـ 

القوم  معنى  بفهم  المتمثلّة  الداخليّة  اللفظيّة  القرائن  أولهما  أساسين  يعتمد على 

الموعودين، والإطلاق في ألفاظ الآية، وبالأخصّ استقرار الدين كاملاً في الأرض 

القرينة الخارجيّة وهي مفاد أحاديث الفريقين في  والأمن الكامل فيها. وثانيهما 

تحقّق الوعد الإلهي في عصر حضور الإمام الحجة، وأنّ القوم الموعودين فيها 

هم كبار أتباعه وأصحابه.

ولكنَّ   .المهدي مصداق  في  إلاّ  الغلبة  تتم  لم  الوجدان  بحسب  ٦ـ 

الأوصاف  من  وصف  في  معيَّنين  بقوم  الآية  اختصاص  وعدم  الاشتراك  مسألة 

نحو  أنَّ  إلى  مضافاً  فيه،  الاشتراك  وقوعُ  عى  يدَُّ الذي  الوصف  بنحو  مرهونٌ 

على  صدقه  إلى  بالقياس  يكون  يكاد  والأفراد،  المصاديق  بعض  على  الصدق 

الأكمل. بالفرد  الاختصاص  دعوى  معه  يناسب  ممّا  جدًا،  خفيًّا  الأكمل  الفرد 



٤۰۲

المصادر والمراجع

القرآن الكريم

ابن حبان الدارمي، أبو حاتم محمد، تحقيق: محمد علي سومنز، خالص آي دمير، . ١

دار ابن حزم، ط١(١٤٣٣هـ ـ ٢٠١٢م) بيروت ـ لبنان.

ابن شهرآشوب، محمد، مناقب آل ابي طالب، تحقيق: يوسف البقاعي، دار الأضواء، . ٢

(١٤١٢هـ) بيروت ـ لبنان.

العربي، . ٣ التاريخ  مؤسّسة  والتنوير،  التحرير  تفسير  الطاهر،  محمد  عاشور،  ابن 

ط١(١٤٢٠) بيروت ـ لبنان

ابن عرفه، محمد بن محمد، تفسير ابن عرفه، دار الكتب العلمية منشورات محمد . ٤

علي بيضون، ط١(١٤٢٨هـ) لبنان ـ بيروت.

السلام محمد هارون، مركز . ٥ اللغة، تحقيق: عبد  ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس 

النشر لمكتبة الإعلام الإسلامي، (١٤٠٤هـ) قم المقدسة ـ إيران.

ابن كثير، إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي: تفسير القرآن العظيم (ابن كثير)، دار . ٦

الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون، ط١(١٤١٩هـ) بيروت ـ لبنان.

الرحمن . ٧ عبد  د.  تحقيق:  المواقف،  أحمد،  بن  الرحمن  عبد  الدين  عضد  الإيجي، 

عميرة، دار الجيل، ط١(١٩٩٧م) بيروت ـ لبنان.

البيضاوي)، . ٨ (تفسير  التأويل  وأسرار  التنزيل  أنوار  عمر،  بن  الله  عبد  البيضاوي، 

مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، ط١(١٤١٠هـ) بيروت ـ لبنان.

والعلوم، . ٩ للثقافة  الأمير  دار  الكلام،  علم  في  الإحكام  حسين،  محمد  الترحيني، 

ط١(١٩٩٣م) بيروت ـ لبنان.

التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر، شرح المقاصد في علم الكلام، تحقيق: عبد . ١٠

الرحمن عُميره، منشورات الرضي، (١٤٠٩هـ) قم المقدّسة ـ إيران.

الجرجاني، علي بن محمد، شرح المواقف، تصحيح: بدر الدين النعساني الحلبي، . ١١

دار البصائر، ط٢(١٤٢٥هـ) القاهرة ـ مصر.

الخازن، علي بن محمد، تفسير الخازن (لباب التأويل في معاني التنزيل)، دار الكتب . ١٢



¥¬��� ������ ¡�¬�� �
���٤۰۳

العلمية محمد علي بيضون، ط١(١٤١٥هـ) لبنان ـ بيروت.

الراجحي، عبد العزيز بن عبد الله، الهداية الربانية في شرح العقيدة الطحاوية، دار . ١٣

التوحيد للنشر، ط١(١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م) المملكة العربية السعودية ـ الرياض.

العربي، . ١٤ التراث  إحياء  دار  الكبير)،  (التفسير  الغيب  مفاتيح  فخرالدين،  الرازي، 

ط٣(١٤٢٠هـ) بيروت ـ لبنان. 

القرآن، . ١٥ غریب  فی  المفردات  محمد،  بن  الحسين  القاسم  آبو  الأصفهاني،  الراغب 

تحقيق: عدنان الداوودي، الدار الشامية، ط١(١٤١٢هـ) بيروت ـ لبنان.

الزمخشري، جار الله محمود، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل . ١٦

في وجوه التأويل، دار الکتاب العربي، ط٣ (١٤٠٧هـ)بيروت ـ لبنان.

(١٩٨٣م) . ١٧ الفكر،  دار  بالمأثور،  التفسير  المنثور في  الدر  الدين،  السيوطي، جلال 

بيروت ـ لبنان.

الشوكاني، محمد بن علي، فتح القدير، دار ابن كثير،ط١(١٤١٤هـ) دمشق ـ سوريا.. ١٨

الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مدرسة الإمام علي بن . ١٩

أبي طالب ، ط١(١٤٢١هـ) قم المقدسة ـ إيران.

العلم، . ٢٠ الرضا، مطبعة دار  القمي، عيون أخبار  بابويه  ابن  الصدوق، محمد بن علي 

(١٣٧٧هـ) إيران ـ قم.

الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، الناشر: ناصر خسرو، . ٢١

ط٣(١٤١٣هـ) طهران ـ إيران.

العربي، . ٢٢ التراث  إحياء  دار  القرآن،  تفسير  في  التبيان  الحسن،  بن  محمد  الطوسي، 

ط١(١٤٠٢ ق) بيروت ـ لبنان.

الأعلمي، . ٢٣ مؤسسة  منشورات  الميزان،  تفسير  حسين،  محمد  الطباطبائي،  العلامة 

ط١(١٤١١هـ ـ ١٩٩١م) بيروت ـ لبنان.

محلاتي، . ٢٤ رسولي  هاشم  تصحيح:  العياشي،  تفسير  مسعود،  بن  محمد  العياشي، 

المكتبة العلمية الإسلامية، ط١(١٣٨٠هـ. ش) طهران ـ إيران.

الفيض الكاشاني، محمد محسن، الصافي في تفسير القرآن، تصحيح: الشيخ حسين . ٢٥

الأعلمي، دار المرتضى، بلا، بيروت ـ لبنان. 



٤۰٤

الكتاب . ٢٦ دار  القاهرة،  القرآن،  لأحكام  الجامع  تفسير  أحمد،  بن  محمد  القرطبي، 

العربي، (١٣٨٧هـ) القاهرة ـ مصر.

المفيد، محمد بن محمد، الإفصاح في الإمامة، قم، المؤتمر العالمي الألفية الشيخ . ٢٧

المفيد، (١٤١٣ هـ) قم المقدسة ـ إيران.

الملا صدرا، محمد بن إبراهيم، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، دار . ٢٨

إحياء التراث العربي ، ط٣(١٩٨١م) لبنان ـ بيروت.




