
�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٥٥

ÍÅ‚∏\;‹]Ÿ¸\;ÏeË≈;Ï�÷¡
;Ô]⁄÷¬’\;∞b;ƒÊpÖ’]d;Ï�ËêÊ’\Â;

« ¦���� �
 �
¼�± ����� ��Ë Á :� �����Ú ����� »

الشيخ مهند غازي العُقابي(*)

(*) الحوزة العلمية / النجف الأشرف / باحث في الهيئة العليا لإحياء التراث / العتبة       
      العباسية المقدسة.



٥٦

� �����

تعدّ رواية إسحاق بن يعقوب من أهمّ النصوص التي وردت عن الإمام 

عَقَديةٍّ  مضامين  من  تتضمّنه  لما  وذلك  الصغرى؛  الغيبة  أثناء    المهدي 

وتشريعيّةٍ عميقةٍ تلُقي الضوء على طبيعة المرحلة التي تمرّ بها الأمّة في غياب 

الإمام المعصوم. وقد وردت هذه الرواية على لسان محمّد بن عثمان العمري، 

التي  المصيريةّ  التساؤلات  من  مجموعةٍ  عن  لتجيب  للإمام،  الثاني  النائب 

شغلت أذهان المؤمنين آنذاك، وكان أبرزها: سبب الغَيبة، والمرجع الذي يرُجع 

إليه الشيعة في الحوادث الواقعة.

وفي السياق ذاته، جاءت الوصيّة المهمّة التي تمثلّت بقول الإمام: «وأمّا 

وأنا  عليكم،  حجّتي  فإنهّم  حديثنا،  رواة  إلى  فيها  فارجعوا  الواقعة  الحوادث 

 في  البيت  أهل  لشيعة  منهجًا واضحًا  التي رسمت  الله عليهم»،  حجّة 

حضور  عن  البديلة  الشرعيّة  المرجعيّة  معالم  وحدّدت  الكبرى،  الغيبة  زمن 

الإمام المباشر.

وعليه، فإنّ هذا البحث يسعى إلى تقديم دراسةٍ تحليليّةٍ لمضمون رواية 

إسحاق بن يعقوب، من خلال التركيز على علةّ الغَيبة كما وردت في الرواية، 

مع  والفقهية،  العَقَدية  ودلالاتها  العلماء  إلى  بالرجوع  الوصية  أهميّة  وبيان 

النبويّ  التوجيه  التي تترتب على هذا  التوقفّ عند الأبعاد المعرفيّة والوظيفيّة 

في مسار الأمة الإسلاميةّ.

عَقَديةًّ  إشاراتٍ  طياّته  في  يختزن  اختصاره،  رغم  الشريف،  التوقيع  هذا 

الإمامة،  أمر  إدارة  في  الإلهي  وبالنهج  بالسلطة،  الإمام  بعلاقة  تتعلقّ  دقيقةً، 

وبمبدأ الامتحان الإيماني.

الكلمات المفتاحيّة:

 الغيبة، التوقيعات، إسحاق بن يعقوب، الرواة.



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٥۷

المحور الأوّل: بيان بعض المفاهيم المتعلّقة بالبحث

١ــ وقوع الغيبة

ورد عن أهل البيت، رواياتٌ عديدةٌ تدلّ على أنّ لصاحب هذا الأمر 

غيبتين، أحدهما أطول من الأخرى، فقد روى الكليني بسنده عن إسحاق بن عمّار 

.[١] قال: قال أبو عبد الله : «للقائم غيبتان: إحداهما قصيرة، والأخرى طويلة»

يقول:   ، الله  عبد  أبا  «سمعت  قال:  عمر  بن  المفضّل  عن  وبسنده 

لصاحب هذا الأمر غيبتان: إحداهما يرجع منها إلى أهله، والأخرى يقال: هلك، 

.[٢] في أيّ وادٍ سلك»

المعروف  إذ  الغيبة،  لهذه  لشيعتهم  تمهيدًا  إلاّ   منهم يكن  لم  وهذا 

والمتعارف عند الشيعة اللقاء المباشر مع المعصوم، وكذلك فعل الإمام الحسن 

العسكري  عندما عيّن الوكلاء، وأمر الناس بالرجوع إليهم، هذا كلهّ تمهيدٌ 

لغَيبة صاحب الأمر ؛ وذلك لحفظ استمرار الإمامة والحجّة البالغة على الخلق 

إلى أن يحين الوقت الموعود بظهور الإمام صاحب الأمر، ليملأ الأرض عدلاً 

كما ملئت ظلمًا وجورًا، ولكيلا تكون هناك بيعةٌ في عنقه  لأحد.

فقد ورد عن زرارة قال: « سمعت أبا عبد الله، يقول: إنّ للقائم غيبة قبل أن 

 . [٣] يقوم، إنهّ يخاف - وأومأ بيده إلى بطنه - يعني القتل»

وعن أبي حمزة قال: « دخلت على أبي عبد الله  فقلت له: أنت صاحب 

هذا الأمر؟ فقال: لا. فقلت: فولدك؟ فقال: لا. فقلت: فولد ولدك هو؟ قال: لا. 

[١]  الكليني، ثقة الإسلام أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق، الكافي، ٣٤٠/١؛ الطوسي، 

أبو جعفر محمّد بن الحسن بن علي بن الحسن الغيبة، ح١٩.

[٢] الكليني، الكافي، ٣٤٠/١؛ الطوسي، الغيبة، ح٢٠.

[٣] المصدر نفسه، ٣٤٠/١؛ المصدر نفسه، ح١٨.



٥۸

الذي يملأها عدلاً كما  قال:  قلت: من هو؟  فقال:لا.  ولدك؟  ولد  فولد  فقلت: 

ملئت ظلما ًوجورًا، على فترة من الأئمة، كما أنّ رسول الله  بعث على فترة 

من الرسل»[١].

  الغَيبة الصغرى 

امتدّت إلى ما يقرب من سبعين سنةً فكانت من عام ٢٦٠ ه  إلى عام ٣٢٩ ه ، 

سفرائه  طريق  عن    بالإمام  يتصّلون  سنةً  سبعين  طوال  المؤمنون  ظلّ  فقد 

 ونوابه الخاصّين، فتكون الأسئلة من خلالهم إلى الإمام، وكذلك ما يرغب

إيصاله الى عامّة شيعته، ففي هذه الفترة كانوا هم الواسطة بينه  وبين شيعته، 

والسفراء هم: 

١ - أبو عمرو عثمان بن سعيد الأسدي العمري.

٢ - أبو جعفر محمد بن عثمان بن سعيد الأسدي المتوفىّ ٣٠٥ ه .

٣ - أبو القاسم الحسين بن روح النوبختي المتوفىّ ٣٢٦ ه .

٤ - أبو الحسن علي بن محمد السمري المتوفىّ ٣٢٩ ه .

الغَيبة الكبرى

للإمام  الكبرى  الغَيبة  تكون  أن  الله  أذن  عام  السبعين  يقارب  ما  فترة  بعد 

لجميع  بالفَرَج  الله  يشاء  أن  إلى  ه ،   ٣٢٩ عام  من  بدأت  والتي   ، المهدي 

الخلق عامّة وللشيعة خاصّة، لقد كتب  الى آخر سفرائه بأن الله أذن بالغَيبة 

الكبرى ولا سفير ولا نائب بعدك.

روى الشيخ الصدوق فقال: «حدّثنا أبو محمد الحسن بن أحمد المكتب 

محمد  بن  علي  الشيخ  فيها  توفيّ  التي  السنة  في  السلام  بمدينة  كنت  قال: 

 فحضرته قبل وفاته بأيامٍ، فأخرج إلى الناس توقيعًا نسخته: بسم  السمري 

فيك  إخوانك  أجر  الله  أعظم  السمري،  محمد  بن  علي  يا  الرحيم  الرحمن  الله 

فإنكّ ميتٌ ما بينك وبين ستة أيام، فاجمع أمرك ولا توصِ إلى أحدٍ يقوم مقامك 

[١] الكليني، الكافي، ٣٤١/١؛ الطوسي، الغيبة، ح٢١.



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٥۹

بعد وفاتك؛ فقد وقعت الغَيبة الثانية فلا ظهور إلاّ بعد إذن الله (عزّ وجلّ)، وذلك 

بعد طول الأمد وقسوة القلوب، وامتلاء الأرض جورًا، وسيأتي شيعتي من يدعي 

كاذبٌ  فهو  والصيحة  السفياني  قبل خروج  المشاهدة  ادّعى  فمن  ألا  المشاهدة، 

مفترٍ، ولا حول ولا قوة إلاّ بالله العلي العظيم .قال: فنسخنا هذا التوقيع وخرجنا 

من عنده، فلما كان اليوم السادس عدنا إليه وهو يجود بنفسه، فقيل له: من وصيّك 

من بعدك؟ فقال: لله أمر هو بالغه. ومضى رضي الله عنه، فهذا آخر كلام سمع 

 .[١] منه»
وقد يقال لمَِ لمَْ تستمر السفارة للتواصل مع الإمام ، وتسهيل الأمر على 

الشيعة، وحلّ المعضلات والمشاكل التي يواجهونها؟

وممكن الإجابة بجوابين:

الأول: أنّ هذه الأمور الغيبيّة لا يعلم المصلحة فيها إلاّ الله تعالى فهو أعرف 

بمصالح العباد.

الثاني: فإنّ عدم استمرار الغَيبة الصغرى والسفارة راجعٌ إلى الظروف الصعبة 

متزايدةٍ  لضغوطٍ  يتعرضّون  كانوا  فقد  البيت،  أهل  بأتباع  أحاطت  التي  والقاهرة 

بالتأكيد للاعتقال  السفراء  لتعرضّ  السفارة  دامت  العبّاسيةّ، ولو  السلطة  قِبل  من 

والتهديد والقتل، وبالتالي التخفّي وعدم الفائدة من وجودهم.

٢ــ التوقيع: 

قال الفراهيدي: «والتوقيع في الكتاب: إلحاق شيءٍ فيه» [٢]. وقال ابن فارس: 

الكاتبِ  «توَْقِيعُ  الأَزهري:  وقال  منه»[٣].  الفراغ  بعد  بالكتاب  يلحق  ما  «التوقيع: 

الحاجة ويحَْذِفَ  مَقاصِدَ  تضَاعِيفِ سُطوُره  يجُْمِلَ بين  أنَ  الكتاب المكَْتوُبِ  في 

برَِ ظهرَ البعير، فكأنَّ الموَُقِّع في الكتاب يؤُثَِّر  الفُضُولَ، وهو مأخْوذٌ من توَْقِيعِ الدَّ

[١] الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن بابويه القمّي، كمال الدين وتمام النعمة، ص٥١٦.

[٢] الفراهيدي، الخليل، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم، العين، ١٧٧/٢.

[٣] ابن فارس، أحمد بن زكرياّ القزويني الرازي، معجم مقاييس اللغة:١٣٤/٦.



٦۰

في الأمَر الذي كُتِبَ الكتابُ فيه ما يؤَُكِّدُه ويوُجبه»[١] .

وفي البيان الأخير يتضّح أنّ التوقيع لا يخصّ الإمضاء  المتعارف عندنا وهو 

جعل شيءٍ يدلّ على الكاتب في نهاية الكتاب  فقط، بل هو أعمّ فيشمل ما هو 

مسطورٌ ومكتوبٌ من الكتاب ولو كان بلا إمضاء في آخر، وبالتالي المقصود من 

التوقيع هو الكتاب سواء عليه إمضاء من قبله  أم لا.

فالتوقيع هو: ما يخرج عنه  من رسائل وكتب وأحكام، وتكون بخطّ يده 

الشريف الذي هو كخطّ والده الإمام الحسن العسكري ، وهو معروفٌ عند 

الخواص، روى الشيخ الطوسي بسنده عن أبي نصر هبة الله بن محمد بن أحمد 

على  تخرج    الأمر  صاحب  توقيعات  «وكانت  له:  كلام  ضمن  قال  الكاتب 

يدي عثمان بن سعيد، وابنه أبي جعفر محمد بن عثمان إلى شيعته، وخواص أبيه 

أبي محمد  بالأمر والنهي، والأجوبة عمّا يسأل الشيعة عنه إذا احتاجت إلى 

.[٢]«  السؤال فيه بالخطّ الذي كان يخرج في حياة الحسن

وذكر أنهّ: «من جملة اصطلاحات هذا العالم، عالم الغَيبة، المقصود بالتوقيع 

في هذا المقام يعني الكتاب الموقعّ يعبرّ عنه بأنهّ توقيع، من باب تسمية الكتاب 

بأهمّ ما فيه أو أبرز ما فيه، أو ما يختم به، وهو التوقيع تسمية الشيء بخاتمته، فيعبرّ 

عنه بأنهّ توقيع، والمقصود ليس خصوص الإمضاء للإمام (سلام الله عليه)، إنّما 

المقصود هو الكتاب»[٣].

الكتاب  به مضمون  بالتوقيع[٤]، ويرُاد  عُبرّ عنه  الكثير مّما  ويدلّ على ذلك 

، ومنها التوقيع الأخير الذي صدر بحقّ النائب الرابع فقد ورد  الصادر عنه 

عن أبي محمد الحسن بن أحمد المكتب قال: «كنت بمدينة السلام في السنة التي 

[١] ابن منظور، لسان العرب، ٤٠٦/٨.

[٢] الطوسي، الغَيبة، ص٣٥٦.

[٣] الغيبة الصغرى والسفراء الأربعة، ص٢٩.

. [٤] الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٤٨٢، باب ذكر التوقيعات الواردة عن القائم



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٦۱

توفيّ فيها الشيخ علي بن محمد السمري - قدّس الله روحه - فحضرته قبل وفاته 

بن  يا علي  الرحيم،  الرحمن  الله  توقيعًا نسخته:  «بسم  الناس  بأيامٍ، فأخرج إلى 

محمد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك؛ فإنكّ ميّتٌ ما بينك وبين ستّة أيام

... « قال: فنسخنا هذا التوقيع وخرجنا من عنده ...»[١] .

من مجرد وضع علامة  أعمّ  التوقيع  من  المراد  أنّ  الكتاب  هذا  من  فيتضّح 

على الكتاب تدلّ على صدوره من كاتبه، بقرينةٍ عبارة «فأخرج إلى الناس توقيعًا 

نسخته»، وذكر مضمون الكتاب، وكذلك بقرينة قوله «فنسخنا هذا التوقيع».

منه عليه  ابتداء  أحدٍ، وأحياناً  أو طلبٍ من  نتيجة سؤالٍ  التوقيع  وقد يخرج 

السلام، ومثالهما: عن إسحاق بن يعقوب قال: «سألت محمد بن عثمان العمري 

(رضي الله عنه) أن يوصل لي كتاباً قد سألت فيه عن مسائل أشكلت عليّ، فورد 

التوقيع بخطّ مولانا صاحب الزمان : «أما سألت عنه أرشدك الله... »[٢].

وعن الحسن بن الفضل اليماني قال: «قصدت سر من رأى... قال: وكتبت 

في معنيين، وأردت أن أكتب في معنى ثالث، فقلت في نفسي: لعلهّ يكره ذلك، 

فخرج إلى الجواب للمعنيين، والمعنى الثالث الذي طويته ولم أكتبه»[٣] .

وعن أبي علي بن أبي الحسين الأسدي، عن أبيه (رضي الله عنه) قال: «ورد 

عليّ توقيعٌ من الشيخ أبي جعفر محمد بن عثمان العمري - قدّس الله روحه - 

والناس  الله والملائكة  لعنة  الرحيم،  الرحمن  الله  يتقّدمه سؤال:«بسم  ابتداءً لم 

أجمعين على من استحلّ من مالنا درهمًا» [٤].

[١] المصدر نفسه، ص٥١٦.

[٢] الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٤٨٣.

[٣] المصدر نفسه، ص٤٩٠.

[٤] المصدر نفسه، ص٥٢٢.



٦۲

٣ــ الفرق بين التوقيع والمكاتبة

المكاتبة هي: أنّ يكتب شخصٌ لآخر كتاباً، وذلك الآخر يرد عليه بكتاب، 

فهي تكون بين شخصين أو أكثر، فهي من باب المفاعلة. قال الطريحي: «والأصل 

يفعل  ما  بصاحبه  أحدهما  يفعل  فصاعدًا  اثنين  من  تكون  أن  المفاعلة  باب  في 

هو به، فكلّ واحدٍ فاعلٌ ومفعولٌ من حيث المعنى»[١]، وقال القرطبي: «الكتاب 

والمكاتبة سواء، مفاعلة ممّا لا تكون إلاّ بين اثنين»[٢].

وبما تقدّم عن معنى التوقيع يظهر الفرق بين المكاتبة والتوقيع، فالمكاتبة لا 

تكون إلاّ بين اثنين فأكثر، والتوقيع قد يكون كذلك وقد يكون بإرسال كتابٍ من 

شخصٍ إلى آخر بلا حاجة للردّ، فالتوقيع المصطلح هنا أعمّ من المكاتبة.

وقد استعملت المكاتبات بين الشيعة وأئمتّهم  في عهد الإمام موسى 

بن جعفر  حينما كان ينقل من سجنٍ إلى سجن ومنع ما رواه علي بن سويد 

قال: «كتبتُ إلى أبي الحسن موسى  وهو في الحبس كتابا أسأله عن حاله وعن 

مسائل كثيرة، فاحتبس الجواب عليََّ أشهراً، ثم أجابني بجواب هذه نسخته...»[٣]. 

٤ــ الناحية المقدّسة

[٤]، وكأنماّ يراد بها أحد أمرين: أمّا مدينة سامراء،  الناحية هي الجهة والجانب

بذلك  ، وأصبحت  إكرامًا وتشريفًا لوجود الإمام  إليها  القداسة  لفظ  وأضيف 

ترمز له؛ لذلك نرى تعابير بعض العلماء تشير إلى هذا المعنى، كما ورد عن 

الشيخ حسين النوري بقوله: «في الناحية المقدسة سر من رأى»[٥]. 

[١] مجمع البحرين، ١٥٥/٢.

[٢] أبو عبد الله محمّد بن أحمد القرطبي الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، ٢٤٤/١٢.

[٣] الكليني، الكافي، ١٢٤/٨، الروضة، ح٩٥.

[٤]  الفراهيدي، الخليل، العين، ٣٠٣/٣.

[٥] الطبرسي، ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل: ٣٤٣/٩، ٤٢٥/١٠، ١٤٤/١٤، وغيرها.



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٦۳

وأمّا يرُاد بها الإمام  كما في كثيرٍ من التوقيعات المعبرّة عنه  بالناحية، 

وكذلك الروايات التي ورد التعبير فيها منه  تعبيراً عن شخصه المبارك بالناحية، 

من هذه الروايات ما وري عن أبي الحسين محمد بن جعفر الأسدي، وفيها: «وأما 

ما سألت عنه من أمر الضياع التي لناحيتنا، هل يجوز القيام بعمارتها وأداء الخراج 

منها وصرف ما يفضل من دخلها إلى الناحية احتساباً للأجر؟»[١]. فهنا عبر بلفظ 

(لناحيتنا)، وكذلك نرى تعبير (دخلها إلى الناحية).

وفي رواية «قال محمد بن إبراهيم: وقدمت العسكر زائراً فقصدت الناحية 

فلقيتني امرأة...»[٢]. وفي أخرى: «فيمن استحل من مال الناحية درهماً» ([٣]، وكما 

روي عن محمد بن إبراهيم بن مهديار، قال: «أنفذت مالاً إلى الناحية...»[٤]، وعن  

الناحية يسألان  العباس الخالدي قال: «كتب رجلان من إخواننا بمصر إلى  أبي 

صاحب الزمان  في جملين...»[٥]. وهكذا في كثيٍر منها. 

ا اسُتعمل للإشارة إلى الإمام صاحب  وعلى كلّ حالٍ أصبح اصطلاحًا خاصًّ

الأمر ، كما استعمل صاحب الزمان، وصاحب الأمر، والعالم، والغريم، وما 

. شاكل وذلك لما هو معروفٌ من المنع عن ذكر اسمه

٥ــ أهمّ موضوعات التوقيعات المقدّسة

تناولت التوقيعات عدّة موضوعاتٍ منها:

١ـ بيان العقيدة الحقّة.

٢ـ الإجابة عن المسائل الشرعيّة.

[١] الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٥٢١.

[٢] الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٤٨٧.

[٣] الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٥٢٢.

[٤] الخصيبي، أبو عبد الله الحسين بن حمدان، الهداية الكبرى، ص٣٧١.

[٥]المصدر نفسه، ص٣٧١.



٦٤

٣ــ إعطاء دورٍ بارزٍ للعلماء والفقهاء.

٤ــ التوجيهات الأخلاقيةّ.

٥ــ بيان حال بعض الشخصيّات المهمّة سلبًا أو إيجاباً.

٦ــ التعريف ببعض الأدعية والزيارات.

٧ــ إدارة أمور الشيعة.

٨ــ تعيين الغَيبة الكبرى.

٩ــ تعيين السفراء والوكلاء.

٦ــ من هو إسحاق بن يعقوب؟

إسحاق بن يعقوب ليس من الرواة المعروفين بكثرة في المصادر الرجاليّة، 

ولم تتوفر معلوماتٌ موسّعةٌ عنه في كتب الرجال المعتمدة، فهو من الشخصيّات 

[١]، وذهب  التي لم يذكر لها ترجمة خاصّة، بل ذهب بعض العلماء إلى أنهّ مجهول

بعضهم إلى أنهّ ثقةٌ انطلاقاً من المدح الذي ورد فيه في التوقيع ومن رواية الكليني 

.[٢] عنه

المحور الثاني: نصّ موضوع التوقيع وبيان أهمّ دلالته وما يسُتفاد منه

خلال  وردت  التي  المفصليّة  النصوص  من  يعقوب  بن  إسحاق  رواية  تعُدّ 

عصر الغَيبة الصغرى، وقد حظيت بأهميّةٍ خاصّةٍ؛ لكونها تتضمّن توقيعًا صادرًا 

من الإمام المهدي بخطهّ الشريف.

الخوئي،  (للداماد)، ص٢٠١؛  الخمس  كتاب  الله،  عبد  الشيخ  الله  آية  الآملي،  [١]الجوادي 

السيد أبو القاسم الموسوي، معجم رجال الحديث٢٣٦/٣.

الشيخ  الحائري  أبو علي  المازندراني،  الرواة، ٨٩/١؛  جامع  بن علي،  محمد  الأردبيلي،   [٢]

محمد بن إسماعيل، منتهى المقال في احوال الرجال، ٣٤/٢.



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٦٥

نصّ رواية إسحاق بن يعقوب:

«عن إسحاق بن يعقوب قال: سألت محمد بن عثمان العمري (رضي الله 

عنه) أن يوصل لي كتاباً قد سألت فيه عن مسائل أشكلت عليََّ فورد [ ت في ] 

وثبتك  الله  أرشدك  عنه  سألت  أما  »  : الزمان  صاحب  مولانا  بخطّ  التوقيع 

) يقول:  ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنُوا  من... وأمّا علةّ ما وقع من الغَيبة فإنّ الله (عزَّ وجلَّ

لاَ تسَْألَُوا عَنْ أَشْيَاءَ إنِْ تبُْدَ لكَُمْ تسَُؤْكُمْ [١]، إنهّ لم يكن لأحدٍ من آبائي  إلاّ 

وقد وقعت في عنقه بيعةٌ لطاغية زمانه، وإنّي أخرج حين أخرج، ولا بيعة لأحدٍ 

بالشمس  فكالانتفاع  غيبتي  في  بي  الانتفاع  وجه  وأمّا  عنقي.  في  الطواغيت  من 

إذا غيّبتها عن الأبصار السحاب، وإنّي لأمان لأهل الأرض كما أنّ النجوم أمانٌ 

لأهل السماء، فأغلقوا باب السؤال عمّا لا يعنيكم، ولا تتكلفّوا علم ما قد كفيتم، 

وأكثروا الدعاء بتعجيل الفَرَج، فإنّ ذلك فرَجَكم»»[٢].

تحليل مضمون الرواية

الإمام  عن  وردت  التي  النصوص  أهمّ  من  يعقوب  بن  إسحاق  رواية  تعُدّ 

المهدي ، وهي تشكّل مرجعًا أساسيًّا في تحليل علةّ غيبته. فقد حظيت بمكانةٍ 

معتبرةٍ لعدّة أسباب منها:

ــ صدورها عن الإمام المهدي مباشرةً عبر توقيعٍ بخطهّ.

ــ نقلها عن طريق السفير الثاني، وهو من السفراء الأربعة المعتمدين لدى 

الطائفة.

ــ احتواؤها على أجوبةٍ عَقَديةٍّ دقيقةٍ تمثلّ المرجع الأساس في باب الغيبة.

[١] سورة المائدة: ١٠١.

الطبرسي،  ص٢٩٢،  الغيبة،  الطوسي،  ص٤٨٥،  النعمة،  وتمام  الدين  كمال  الصدوق،   [٢]

الاحتجاج، ٢٨٤/٢.



٦٦

أهم ما يلاحظ ويستفاد من الرواية:

١ـ تنقسم الرواية إلى قسمين رئيسين:

القسم الأول: يشير إلى أنّ العلةّ الحقيقيّة للغَيبة مخفيّة، وأنّ السؤال عنها قد 

. لا يكون في مصلحة السائل، كما في الآية الكريمة التي استشهد بها الإمام

الإمام  يفُرض على  أنهّ لم  أو ظرفيًّا، وهو  سببًا جزئيًّا  يوضح  الثاني:  القسم 

المهدي  أن يبايع طاغية زمانه، بخلاف آبائه من الأئمة.

٢ـ استعمال النصّ القرآني في إثبات المطلب:

تبُْدَ  إنِْ  أَشْيَاءَ  عَنْ  تسَْألَوُا  لاَ  آمََنُوا  الَّذِينَ  أيَُّهَا  ياَ  الكريمة:  بالآية  الاستشهاد 

لَكُمْ تسَُؤْكُمْ[١]، يبرُز منهجًا إلهيًّا في عدم الكشف عن بعض الحِكم الإلهيّة؛ 

لأنهّا تتجاوز إدراك العقل البشري في بعض الأحيان، أو لأنّ إظهارها قد يؤدّي إلى 

الفتنة، أو إلى نتائج سلبيّةٍ على صعيد الإيمان.

٣ـ العلّة السياسيّة المعلنة

بيعةٍ  وجود  عدم  وهي  ظاهريةّ،  سياسيّةٍ  علةٍّ  عن  يكشف  جوابه  في  الإمام 

في عنقه لأيّ طاغية، وهو تميّز لم يُمنح لأيّ إمامٍ قبله. فهذا التحرّر من سلطان 

لا  ظهوره  أنّ  على  دلالةً  ويمثلّ  عالمي،  كمصلح  الإمام  لظهور  شرطٌ  الظالمين 

يكون خاضعًا لأيّ نظامٍ سياسيّ فاسد.

٤ـ التحرّر من البيعة رمزٌ للقيادة المستقلّة

البيعة يمكن فهمه كرمزٍ لاستقلاليّة المشروع الإلهي الذي  هذا التحرر من 

مساوماتٍ  أو  بشريةٍّ  مصالح  على  ينبني  لا  فظهوره   .المهدي الإمام  يحمله 

سياسيةّ، بل هو تجلٍّ لإرادةٍ إلهيّةٍ خالصةٍ، ومشروع عدالةٍ كونيّة.

[١] سورة المائدة: ١٠١.



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٦۷

٥ـ الإشارة إلى عدم إدراك المصالح الإلهيّة لكلّ أحد

البيعة) لا  من  (التحرّر  الفضل  هذا  أنّ  إلى  الإمام  يشير  الجواب،  في ختام 

يدُركه أغلب الناس، مما يفُهم منه أنّ بعض العلل الظاهرة للغيبة قد لا تجد القبول 

أو الفهم من عموم الناس، بل تحتاج إلى إيمانٍ راسخٍ وتسليمٍ لحكمة الله تعالى.

٦ـ الإيمان بالغيب بوصفه أساسًا عَقَدي�ا

جواب الإمام يعكس تأصيلاً عَقَديًّا لمبدأ (الإيمان بالغيب)، وهو من أوائل 

وَيُقِيمُونَ  بِالغَْيْبِ  يُؤْمِنُونَ  الَّذِينَ  الكريم:  القرآن  في  جاء  كما  المتقّين  صفات 

لهذا  عمليًّا  مصداقاً  تمثلّ  الإمام  غَيبة  إنّ   ،[١] َيُنفِقُون رَزقَْنَاهُمْ  وَمِماَّ  لاَةَ  الصَّ

رغم  والانتظار  الولاية  على  تثبت  هل  والعقول،  للقلوب  امتحانٌ  فهي  الإيمان، 

غياب الحضور الظاهري أم لا.

٧ـ الغيبة امتحانٌ واصطفاء

لتمييز  إلهيّةٌ  وسيلةٌ  أنهّا  على   – الأخرى  الروايات  تبيّن  كما   – الغيبة  تفُهم 

أو  رؤيةٍ  دون  الإمامة  بخطّ  وتمسّكهم  الشيعة  لولاء  حقيقيّ  واختبارٌ  الصفوف، 

معجزة؛ ولذلك ورد عنهم : ««ذاك الذي يغيب عن شيعته وأوليائه غيبةً لا 

الغيبة  إذن،   ،[٢] للإيمان» قلبه  الله  امتحن  من  إلاّ  بإمامته  القول  على  فيها  يثبت 

مسؤوليةّ  لحمل  وتأهيلهم  المؤمنين،  لإعداد  إلهيّ  برنامجٌ  بل  عقوبة،  ليست 

التمهيد للظهور.

٨ـ الحفاظ على النفس وحماية المشروع الإلهي

يمكن أيضًا استظهار بعُدٍ مهمٍّ من العلةّ، وهو ما يتصّل بضرورة حفظ حياة 

الإمام نفسه من القتل أو الإقصاء السياسي، كما حصل مع آبائه. الإمام هو الحجّة 

الوحيدة الباقية، وقتله يعني انقطاع الحجّة ووقوع خللٍ في نظام الإمامة؛ لذلك 

المقرّر في  موعد ظهوره  يحين  الإلهيّة حتى  الحجّة  لحفظ  الغيبة ضرورةً  كانت 

علم الله.

[١] سورة البقرة:٣.

[٢] الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٢٥٣.



٦۸

٩ـ التحوّل من المشهد الحضوري إلى الغيبي

في  المباشر  الحضور  من   المهدي الإمام  انتقل  الغيبة،  هذه  خلال  من 

عبر  المباشر،  غير  والتأثير  الغيبيّ  الحضور  إلى  آبائه،  حال  كان  كما  المجتمع، 

الغَيبة الكبرى.  الغَيبة الصغرى، ثم عبر العلماء والفقهاء في  السفراء الأربعة في 

وهذا يعكس تحوّلاً في أسلوب قيادة الأمّة، دون أن تتوقفّ الهداية الربانيّة.

  ١٠ـ الغيبة وسيلةٌ للامتحان والتمحيص

تشكّل الغَيبة أيضًا ساحة اختبارٍ للقلوب المؤمنة. فالغَيبة بذلك ليست غياباً 

بوجود  التصديق  بين  يُمتحن  فالمؤمن  وفكريةّ.  عَقَديةّ  غربلة  بل  فقط،  جسدياً 

إمامٍ غائبٍ رغم عدم مشاهدته، وبين اليأس أو الانحراف أو اتباع الدجّالين. هذا 

الامتحان يمهد لفرز الصفّ الصادق المستعدّ لنصرة الإمام عند ظهوره.

١١ـ المسؤوليّة في زمن الغيبة

الانتظار الواعي من ثمار هذا الامتحان أنّ الغيبة تدفع المؤمنين نحو الانتظار 

الواعي والفعّال، القائم على: تعزيز العلاقة الروحيّة بالإمام ، والعمل بواجبات 

الدين وتثبيت القيم، والتمهيد لظهوره ببناء الذات والمجتمع.

١٢ـ رعايته  لشؤون المؤمنين في الغَيبة

قال الإمام المهدي في توقيعه: »وأمّا وجه الانتفاع بي في غيبتي، فكالانتفاع 

بالشمس إذا غيّبتها عن الأبصار السحاب«. وهذا يعني أنّ الإمام حاضرٌ بتأثيره، 

وإن لم يكن ظاهراً بجسده، وهو يرعى شؤون المؤمنين ويهيئّ العالم لظهوره.

ملخّص المبحث

 ، بعد دراسة وتحليل رواية إسحاق بن يعقوب الواردة عن الإمام المهدي

يتضح أنّ الغيبة لم تكن أمراً عشوائيًّا أو غامضًا محضًا، بل هي مرحلةٌ إلهيّةٌ هادفة، 

اتسّمت بالحكمة الربانيّة، وارتبطت بمجموعةٍ من العوامل المتشابكة، منها ما هو 



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���٦۹

سياسي، ومنها ما هو غيبيّ تربوي.

المتلقّي  وجّهت  أنهّا  إلاّ  للغيبة،  التامّة  العلةّ  عن  تكشف  لم  وإن  الرواية، 

نحو منهج التسليم والانتظار المقرون بالوعي، كما كشفت عن خصوصية الإمام 

المهدي  بكونه أوّل إمامٍ لا يفُرض عليه مبايعة لطاغية، في إشارةٍ واضحةٍ إلى 

استقلال مشروعه الإلهيّ عن الأنظمة البشريةّ.

كما بيّنت الروايات الأخرى أنّ الغَيبة مرتبطةٌ بالخوف على النفس من القتل، 

إلى جانب كونها امتحاناً إلهيًّا لتمحيص المؤمنين وتثبيت صف المنتظرين حقًا.

وثيقةً  يعقوب تمثلّ  بن  إسحاق  رواية  إنّ  القول  تقدّم، يمكن  ما  وفي ضوء 

عَقَديةًّ مفصليةً في فهم الغَيبة من داخل النصوص المهدويةّ نفسها، وتفتح المجال 

الحجب  بين  والظهور،  الغَيبة  بين  العلاقة  في  التأمّل  من  لمزيدٍ  الباحثين  أمام 

والتكليف، بين الانتظار والعمل.

الرجوع إلى  الثالث: دلالة رواية إسحاق بن يعقوب على وجوب  المبحث 

العلماء في زمن الغَيبة

المحاور  أحد  الكبرى  الغَيبة  زمن  في  الدينيّة  المرجعيّة  موضوع  يشكّل 

العلاقة بين الأمّة  مباشرٍ في تنظيم  تأثيرٍ  الفكر الإمامي، لما له من  الأساسيّة في 

والإمام الغائب  وقد وردت في هذا الإطار روايةٌ مهمّةٌ عن إسحاق بن يعقوب، 

يعُدّ مضمونها من أبرز الأدلةّ المعتمدة في بناء نظريةّ النيابة للفقهاء. ويسعى هذا 

في  العلماء  إلى  الرجوع  وجوب  يخصّ  فيما  منها  يسُتفاد  ما  بيان  إلى  المبحث 

الشؤون الدينيّة والاجتماعيّة خلال عصر الغَيبة.

أولاً: نصّ الرواية وتحليل دلالتها

فإنهّم  فيها إلى رواة حديثنا؛  فارجعوا  الواقعة  الحوادث  الرواية: «وأمّا  نصّ 

حجّتي عليكم، وأنا حجّة الله».



۷۰

تحليل دلالتها:

١ــ الحوادث الواقعة.

إلى  يشُير  الواقعة)  (الحوادث  مصطلح  بأنّ  الإمامية  فقهاء  بعض  ذهب 

الإمام،  غَيبة  في  الناس  واقع  على  تطرأ  التي  والمسائل  الأمور  من  المستجدات 

ولا يقُصد بها خصوص النوازل الفقهيّة، بل هي أعمّ من ذلك، فتشمل القضايا 

السياسيّة والاجتماعيّة وغيرها ممّا يحتاج إلى رأي الشرع[١].

الحكميّة،  الشبهات  الإماميّة إلى حصرها في موردين:  فقهاء  وذهب بعض 

وباب الدعاوي والمرافعات[٢].

٢ـ ماذا يقُصد بالرواة؟

الراوي  مجرد  لا  الشرعي  الحكم  يسُتنبط  ممّن  العلماء  الفقهاء  بهم  يقُصد 

الذي لا يستطيع استنباط الحكم الشرعي.

قال الشيخ جواد التبريزي (قدُّس سرهّ): «فإنّ المراد من «رواة حديثنا» الفقهاء 

ممّن يعتمدون في أقوالهم على أحاديثهم  في مقابل فقهاء العامّة حيث لا 

يعتمدون في فتاويهم وقضائهم على أحاديث أهل البيت ، وإلاّ فمجردّ نقل 

لا    عنهم  المنقولة  والأحاديث  الروايات  واجتهادٍ في  نظرٍ  غير  من  الرواية 

يوجب انكشاف الحكم والقضاء في الحوادث الواقعة»[٣].

٣ــ وجوب الرجوع إلى رواة الحديث

صيغة (فارجعوا) تدلّ على الإلزام، وليست بصيغة النصح أو الإرشاد، ممّا 

يفيد وجوب الرجوع إلى العلماء العارفين بحديث أهل البيت  عند مواجهة 

[١]ينظر: الأنصاري، المكاسب،٥٥٦/٣.

[٢]ينظر: الخوئي، كتاب الصوم، ٨٦/٢.

[٣] تنقيح مباني العروة (كتاب الاجتهاد والتقليد والطهارة)، ١١٢/١.



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���۷۱

تلك الحوادث، وليس إلى غيرهم من أهل الرأي أو السلطة.

٤ـ مقام العلماء في منظومة الحُجّية

قول الإمام: »فإنهّم حجّتي عليكم« يبرُز مكانة العلماء في الفكر الإمامي، 

فهم لا يمثلّون أنفسهم، بل يمثلّون الإمام المعصوم، ويقومون بوظيفته في تبليغ 

الأحكام وقيادة الأمّة، وهو ما يعبرّ عن نوعٍ من النيابة المفوّضة والمشروعة في 

. غيبته

ثانيًا: ما يُستفاد من الرواية

الوصيّة بالرجوع إلى العلماء: تمثلّ الرواية وصيّةً مباشرةً من الإمام للشيعة في 

حال تعذّر الاتصال المباشر به، ما يدلّ على ثقة الإمام بدور العلماء ونيابتهم عنه.

يحملون  الذين  الفقهاء  حجية  الرواية  تفيد  للشرائط:  الجامع  الفقيه  حجية 

رأيهم  يجعل  ما  والرواية،  والأصول  بالفقه  الملمّين  أي  حديثهم)،  (راوي  صفة 

ملزمًا للناس.

ثالثًا: أثر الرواية في الفكر الإمامي

بناء المدرسة  التي حظيتٍ بمكانةٍ رفيعةٍ في  النصوص  الرواية من  تعُدّ هذه 

والمحقّق  الأنصاري  الشيخ  مثل  الفقهاء،  كبار  اعتمدها  فقد  الإماميّة،  الأصوليّة 

الجامع  الفقيه  إلى  الرجوع  مشروعيّة  إثبات  في  الخميني،  والإمام  النائيني، 

وظهور  الدينيّة،  المرجعيّة  نظريةّ  تطوّر  في  عميقٍ  بشكلٍ  أثرّت  كما  للشرائط. 

المؤسّسة المرجعيةّ بوصفها امتدادًا لخطّ الإمامة في العصر الغيبي.

ملخّص المبحث

يتضّح من خلال دراسة رواية إسحاق بن يعقوب أنّ الإمام المهدي  قد 

وضع أساسًا تشريعيًّا واضحًا لمرجعيّة العلماء في زمن الغَيبة، حين أمر بالرجوع 

الفقهيةّ  بأنهّم حجّته على الأمّة. وهذا ما يعكس أهميّة المؤسّسة  إليهم، وصرّح 



۷۲

والمرجعيّة في الحفاظ على الدين، وصيانة الشريعة، وتنظيم حياة المسلمين في 

غياب الإمام المعصوم.

خاتمة البحث والتوصيات

الخاتمة

بعد استعراض رواية إسحاق بن يعقوب وتحليل مضامينها العَقَدية والفقهيّة، 

للإمام  الكبرى  الغَيبة  فلسفة  بيان  في  مركزيًّا  موقعًا  تحتلّ  الرواية  هذه  أنّ  يتبيّن 

المهدي ، وفي توجيه الأمّة نحو مرجعيّة العلماء العدول في زمن الغَيبة. لقد 

نصّ  في  جاء  كما  تمامًا  عنّا  مستورةً  كانت  وإنْ  الغيبة،  علةّ  أنّ  الدراسة  كشفت 

الرواية، إلاّ أنّ آثارها التربويةّ والاجتماعيّة والسياسيّة تسهم في تمحيص المؤمنين 

وتهيئة الأرض للظهور المبارك.

كما أثبت البحث أنّ الوصية بالرجوع إلى العلماء ليست توصيةً عابرة، بل 

تمثلّ تأسيسًا لمرحلةٍ فقهيّةٍ واجتماعيّةٍ جديدة، تجعل من الفقيه الجامع للشرائط 

نائباً عن الإمام في إدارة شؤون الأمّة، وهو ما يشكّل الأساس لنظرية (النيابة) في 

الفقه الإمامي.

وبذلك، تبرز الرواية محلّ البحث كنصٍّ محوريّ يجمع بين الغيب والواقع، 

قيمة  من  يعزّز  ممّا  المرجعيّة؛  وحضور  الإمام  غياب  بين  والعمل،  الانتظار  بين 

الغَيبة، ويدعو  للمكلفّين في عصر  الديني والسياسي  الوعي  بناء  النصّ في  هذا 

إلى مزيدٍ من التأمّل في النصوص التأسيسيّة التي تشكّل ملامح التشيّع في زمن 

الانتظار.

التوصيات والمقترحات

١ـ ضرورة التوسّع في دراسة الروايات الصادرة عن الإمام المهدي، ولا 

سيّما ما ورد في التوقيعات الشريفة، لما تحمله من دلالاتٍ عَقَديةٍ وفقهيّةٍ مهمّة.

٢ـ البحث المقارن بين النيابة الخاصّة والنيابة العامّة في ضوء رواية إسحاق 



�
����� °± Â�Æ��

 � ��¤����  ¡�¬�� �
��� �µ��Ù � ���۷۳

بن يعقوب، وتحليل أثر هذه الرواية في تبلور المرجعيّة الدينيّة الشيعيّة.

٣ـ إجراء دراساتٍ تحليليّةٍ أخرى حول فقه الانتظار، من خلال تتبّع النصوص 

الواردة في الغَيبة الصغرى وتأثيرها على بناء الفكر السياسي الإمامي.

يعقوب  بن  إسحاق  لرواية  والتاريخي  السندي  بالتحقيق  الاهتمام  ٤ـ 

الروائي  التراث  ضمن  ومصداقيتها  مكانتها  تثبيت  في  يسهم  بما  ومصادرها، 

الإمامي.

ثبت المصادر

اللغة، . ١ مقاييس  معجم  هـ)،   ٣٩٥ (ت  الرازي  القزويني  زكرياّ  بن  أحمد  فارس،  ابن 

تحقيق: عبد السلام محمّد هارون، ١٤٠٤هـ، طباعة ونشر مكتبة الإعلام الإسلامي. 

الطرق . ٢ عن  الاشتباه  وإزاحة  الرواة  جامع  (ت:١١٠١هـ)،  علي  بن  محمد  الأردبيلي، 

والإسناد، قم المقدسة، ١٤٠٣هـ، منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي.

تقريرات . ٣ الخُمْس،  كتاب  (مرجع معاصر)،  الله  عبد  الشيخ  الله  آية  الآملي،  الجوادي 

بحث المحقق الداماد للآملي (ت ١٣٨٨)، المحقّق: حجة الإسلام حسين الآزادي، 

الناشر: دار الإسراء للنشر، المطبعة: الهادي، تاريخ النشر: فروردين ١٣٨٦ ه . ش - 

١٤٢٧ ه . ق.

بن إسماعيل المازندراني (ت ١٢١٦ ه )، . ٤ الخبير أبي علي محمد  الرجالي  الحائري، 

منتهى المقال في أحوال الرجال، تحقيق: مؤسسة آل البيت  لإحياء الترّاث – 

قم. ط ١، سنة الطبع: ربيع الأول ١٤١٦، المطبعة: ستاره – قم.

الكبرى، بيروت . ٥ الهداية  بن حمدان (ت ٣٣٤ هـ)،  الحسين  الله  أبو عبد  الخصيبي، 

١٤١١هـ، الطبعة ٤، نشر مؤسّسة البلاغ للطباعة والنشر والتوزيع.

الخليل، أبو عبد الرحمن بن أحمد بن عمرو بن تميم (ت: بعد ١٧٠هـ)، كتاب العين، . ٦

تحقيق: د. مهدي المخزومي و د. ابراهيم السامرائي، الطبعة ٢، الناشر: مؤسسة دار 

الهجرة، قم ١٤٠٩ هـ. 

الخوئي، السيد أبو القاسم الموسوي (ت: ١٤١٣هـ)، معجم رجال الحديث وتفصيل . ٧



۷٤

طبقات الرواة، الطبعة ٥، ١٤١٢هـ . 

الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن بابويه القمّي (ت ٣٨١هـ)، كمال الدين وتمام . ٨

النعمة، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، قم المقدّسة ١٤٠٥هـ، منشورات مؤسسة 

النشر الإسلامي بقم المقدّسة.

الطبرسي، أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب (ت ق٦هـ). الاحتجاج، (د. ط)، . ٩

تحقيق وتعليق وملاحظات: محمّد باقر الخرسان، ١٣٨٦هـ، طباعة ونشر دار النعمان 

للطباعة والنشر، النجف الأشرف.

الغَيبة، . ١٠ هـ)،   ٤٦٠ (ت  الحسن  بن  علي  بن  الحسن  بن  محمّد  جعفر  أبو  الطوسي، 

١٤١١هـ،   ،١ الطبعة  ناصح،  أحمد  علي  الشيخ  الطهراني،  الله  عباد  الشيخ  تحقيق: 

مطبعة بهمن، نشر مؤسّسة المعارف الإسلامية، قم المقدّسة.

القرطبي، محمّد بن أحمد الأنصاري (ت ٦٧١هـ)، الجامع لأحكام القرآن، تصحيح: . ١١

أبو إسحاق إبراهيم اطفيش، بيروت ١٤٠٥هـ، منشورات دار إحياء التراث الإسلامي.

الكليني، ثقة الإسلام أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الرازي (ت:٣٢٩) هـ، . ١٢

مطبعة:  الغفاري،  أكبر  علي  وتعليق:  تصحيح  تحقيق:  سنة١٣٦٣ش،  ط٥،  الكافي، 

حيدري، الناشر: دار الكتب الإسلامية – طهران.

النوري، الميرزا حسين الطبرسي (ت: ١٣٢٠هـ)، مستدرك الوسائل، ط٢، سنة١٤٠٨هـ . ١٣

- ١٩٨٨م،  تحقيق: مؤسسة آل البيت  لإحياء التراث، (د. مط)، الناشر: مؤسسة 

آل البيت  لإحياء التراث  بيروت  لبنان.


