
�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳۳۱

Ï�Ë›]Ëâ∏\Â;Ï�ÁÂÅ‚∏\;‹\Å �ê
;ÅÁÅ°\;–\Öçiàˆ\;∫;

الأستاذ قاسم شعيب(*)

باحث في الفلسفة والإسلاميات / تونس. (*)



۳۳۲

� �����
ينتقد  كولونيالي،  بعد  ما  فكري  تيّارٍ  إلى  الجديد  الاستشراق  ينتمي 

الاستشراق التقليدي لكنّه يعيد إنتاج صوره النمطيّة عن الشرق من أجل تقديمه 

مصدرًا للتطرفّ والإرهاب هذه المرة. وهو يرى في الأطروحة المهدويةّ إسلامًا 

سياسيًّا حادًّا يغذّي الفوضى والحروب، بينما يقدّم المسيانيّة بوصفها ديمقراطيةّ 

علمانيّة تدعم إسرائيل، وما يسميه حقّها في الوجود.

المسيانيةّ  تجاهل  بينما  بالإرهاب،  المهدويةّ  الجديد  الاستشراق  ربط 

على  تغطي  التي  الصهيونيّة  الإيديولوجيا  من  جزءًا  باتت  أنهّا  من  بالرغم 

يعدّ الإسلام  الحضارات عندما  الحديث عن صِدام  يبالغ في  الاحتلال. وهو 

تهديدًا وجوديًّا، ويقدّم في المقابل المسيانيةّ أيديولوجيا سلامٍ.

الإمامة  لمفهوم  الأخير  التطبيق  وهي  الإسلام،  جوهر  المهدويةّ  تمثلّ 

الثقافة  الغرب خطراً مستقبليًّا على ريادته  فيها  أن يرى  الطبيعي  القرآني. ومن 

وزعامته الحضاريةّ. فهو يدرك أنّ ظهور المهدويةّ سيشكّل نقطة تحوّلٍ كبرى 

النصوص الإسلاميةّ  وبداية لصعودٍ حضاريّ إسلاميّ غير مسبوق كما تصفه 

الكثيرة التي لا شكّ في اطلاعه عليها. 

العربيّة وما جاورها  اليوم على المنطقة  الصهيوني  الغربي  الهجوم  ولعلّ 

يتحركّ على أساس فكرة استباق الظهور المهدويّ، فهو يعتقد أنهّ من الضروري 

الإسلاميةّ  الفكرة  حول  الناس  تجمّع  منع  أجل  من  الأرض  على  السيطرة 

الجديدة. وهنا بدأت القيادات الصهيونيّة تستعيد مقولاتٍ توراتيّة، وتطرح علنًا 

وبوضوح مشروع (إسرائيل الكبرى) الذي يحاول أن يفكّك الدول، ويعيد رسم 

الذي يخدم  السياسي  إنّ له وجهه  الصِدام دينيًّا فحسب، بل  الخرائط، فليس 

أهداف القوى الصهيونيّة في شيطنة المهدويةّ، وتقديس المسيانيّة. 

الكلمات المفتاحيّة:

السياسيّة - الإسلام -  التقليدي - الاستشراق الجديد - الصهيونيّة   الاستشراق 

المهدويّة - المسيانيّة



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳۳۳

مقدّمة

واجه الاستشراق نوعين من النقد، الأول: نقدٌ ذاتيّ مارسه على نفسه فأنبت 

المرتبطة  البحثيّة  بمواضيعه  يتعلقّ  موضوعيّ  نقدٌ  والثاني:  الجديد،  الاستشراق 

أزمتين  من  معاناته  ذلك  عكس  الاستشراقيةّ.  المقولات  واقع  فكشف  بالإسلام 

إلى  الغربيوّن  خلالها  من  ينظر  كان  التي  فالزاوية  الأولى؛  عن  الثانية  اختلفت 

الاستشراق وانتقدوا كثيراً من مقولاته ومناهجه، تختلف عن الزواية التي كان ينظر 

إليه من خلالها المسلمون والعرب الذين كانوا هم وثقافتهم موضوع الاستشراق 

وأدوات  النظر  وجهات  تختلف  أن  لذلك  تبعًا  الطبيعي  من  وكان  المركزي. 

الاشتغال المعرفي. فبينما يهتمّ نقادّ الاستشراق من داخله بمساراته وقدرته على 

تحقيق أهداف أصحابه، يريد الناقد العربي والمسلم تعرية فشله في التعامل مع 

الإسلام في ما ينسبه إليه في معتقداته وأحكامه وتعاليمه. 

لم يكن ممكنًا فصل الاستشراق عن الموجّه السياسي الغربي. فهو جزءٌ من 

الثقافة الغربيّة في نظرتها للآخر. والجانب المعرفي في الاستشراق ليس غايةً في 

التي من دونها لا  الهيمنة  إنهّ واجهةٌ وظيفيّةٌ تمثل جزءًا من استراتيجيّة  ذاته، بل 

بالسياسات  الاستشراق  وارتباط  والسياسي.  والاقتصادي  الثقافي  الاتباع  يتحقّق 

الغربيّة منع من تناول القضايا الإسلاميّة بطريقةٍ موضوعيّة، فذلك ما لا يوصل إلى 

النتائج المتوخاة. احتاج منه الأمر إلى تشويه شخصيةّ النبيّ ، وإنكار نبوّته 

وإدانة المعتقدات والأحكام الإسلاميّة، والزعم بأنّ الإسلام نسخةٌ عن اليهوديةّ أو 

النصرانيةّ، كما احتاج إلى قلب الحقائق فيما يخصّ المسألة المهدويةّ في علاقتها 

بالمسيانيّة وأحداث نهاية الزمان.



۳۳٤

مسار الاستشراق. ۱

يؤكّد (أولفييه موس) أستاذ التاريخ المعاصر في جامعة فريبورغ في سويسرا 

الاستشراقيةّ  للأطروحات  تأهيل  وإعادة  تجديدًا  «يمثلّ  الجديد  الاستشراق  أنّ 

الكلاسيكيّة في سياقٍ يتميّز بأدلجةٍ متنامية للعلاقات بين الشرق الأوسط والدول 

الغربيةّ، تعمل على تشجيع العودة إلى قراءةٍ ماهوّيةٍ للمجال الإسلامي»[١]. 

فالاستشراق الجديد هو محاولةٌ لإعادة بناء الأطروحات الاستشراقيّة التقليديةّ 

وتحيينها، وهو امتدادٌ له، وليس متقاطعًا معه. يبدو هذا الاتجاه تمهيدًا لمشروع 

سياسيّ، وتعبيراً ثقافيًّا محشوًا بمعتقداتٍ تلموديةٍ تريد تحقيق مخططّاتٍ حالمةٍ 

تتحدّث عن إقامة (إسرائيل الكبرى). 

من الصواب القول إنّ الاستشراق الجديد يعيد إنتاج المقولات الاستشراقيةّ 

التقليديةّ، وليس التخليّ عنها. فالمضمون الدينيّ والإيديولوجي الغربي بجناحيه 

الواقع  تغيّر  بفعل  والآليات  الأهداف  هو  تغير  وما  يتغيّر.  والكنسي لم  اليهودي 

السياسي، وانتقال الريادة من أوروبا إلى الولايات المتحّدة. 

أعلن هذا التيار عن نفسه في بداية سبعينيّات القرن العشرين، بعد أن استنفد 

الاستشراق  وظهور  مختلفة.  الأهداف  وباتت  أغراضه،  التقليدي  الاستشراق 

التاريخ  ونهاية  الجديد،  العالمي  والنظام  العولمة،  مهّد لانتشار دعوات  الجديد 

الفلسفة الما بعد  لدى النخب الأمريكيّة والغربيةّ، وهي مفاهيم واردةٌ من سوق 

الحداثيّة التي تبنّت نزعةً غرائزيةًّ تعبّد الطريق لإعلان الإيديولوجيا المسيانيّة.

تطلبّ التنظير لأفكار النهاية والخلاص من المستشرقين الجُدد نقد الأطروحة 

المهدويةّ في الإسلام بطريقةٍ مختلفةٍ عن الاستشراق التقليدي الذي كان ينكرها، 

والادّعاء بأنّ الإمام المهدي هو المسيح الدجال، والتبشير بفكرة (المسيانيّة) على 

الشرق  إلى  الشيوعي  الشرق  من  والإسلام:  الجديد  الاستشراق  تيار  موس،  أوليفييه   [١]

الإسلامي، ص٥.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳۳٥

محاولة  في  الكنسيّة،  الطريقة  على  المسيح)  (يسوع  عودة  أو  اليهوديةّ،  الطريقة 

ولنزع  أولاً.  والكنسيّة،  اليهوديةّ  الخلاص  لمعتقدات  منافسًا  بوصفها  لإسقاطها 

أيّ مظهرٍ من مظاهر القوة لدى المسلمين بما أنّ إضعاف العقيدة مدخلٌ مركزيّ 

للهيمنة الاستتباع، ثانياً.

مع  التقليدي  الاستشراق  تزامن  فقد  ملامحه.  غيّر  بل  الاستشراق،  ينته  لم 

المدّ الاستعماري للعالم الإسلامي ومكّن له بشكلٍ مباشر. لكن تغيّر السياقات 

في  ليظهر  تراجعه،  إلى  أدّى  ممّا  للاستشراق  حادًّا  نقدًا  أفرز  والثقافيةّ  التاريخيّة 

هذا  يقطع  الجديد. لم  الاستشراق  أهمّها  متعددةً  عنواناتٍ  أخذت  صورٍ جديدةٍ 

التياّر نهائيًّا مع الاستشراق التقليدي، بل أعادة ترتيب أولوياته وصاغ خطابه بطريقةٍ 

جديدة.

عن  سعيد)  و(إدوارد  الملك)،  عبد  (أنور  مثل  العرب  الحداثيوّن  يتحدّث 

الغرب  لفتح حواراتٍ حضاريةٍّ مع  قنواتٍ  البحث عن  أزمة الاستشراق وضرورة 

اعتمدها  التي  وأفكارهم  مناهجهم  المسلمين  تغيير  خلال  من  معه،  الهوّة  لردم 

زاويةٍ  من  صحيحٌ  الأمر  وهذا  الشرقيّة.  للثقافة  نقده  في  الكلاسيكي  الاستشراق 

معينّة؛ فالإسلام، الذي قرأه المستشرقون الغربيّون، لم يكن النسخة الأصلية منه، 

بل كان  غالبًا نسخةً سلطانيّةً صنعت معتقدات أغلب المسلمين. لكن من زاويةٍ 

أخرى لا يريد الغرب للمسلمين تغيير مناهجهم في اتجاه تصحيح فهمهم لدينهم، 

العربي  الإنسان  وعي  في  الغربيّة  الثقافة  حضور  تعميق  نحو  توجيهه  يريد  بل 

والمسلم. وهو شيءٌ يعمل عليه الحداثيوّن الذين لا يتوقفّون عن الدعاية للرؤى 

الوجوديةّ والنظم الاجتماعيّة والاقتصاديةّ الغربيّة. 

لا شك في أنّ تصحيح فهم الإسلام لدى أغلبيّة الناس عملٌ شائكٌ وصعبٌ، 

ولكنّه ممكنٌ لو وضعت استراتيجيّةٌ وآلياتٌ بحثيّةٌ جديدةٌ تريد تحقيق هذا الهدف. 

الدينيةّ  يتعلقّ بمسبقاته  أزمةٌ مركّبة؛ جزءٌ منها  الواقع  إنّ أزمة الاستشراق هي في 



۳۳٦

مع  بتعامله  يتعلقّ  آخر  وجزء  السياسيّة،  وطموحاته  والمنهجيّة  والإيديولوجيّة 

نسخٍ سلطانيّةٍ لا تعكس بالضرورة الرؤية الإسلاميةّ. إنهّم مثلاً ينسبون الإرهاب 

تهرول  متنطعةٍ  دينيّةٍ  حركاتٍ  ممارسات  على  اعتمادًا  للإسلام،  المرأة  واضطهاد 

نحو تحريم كلّ شيءٍ وتستبيح كلّ مختلف. فكأنّما الغرب يستغل الفكر المغلق 

تكريس  أجل  وقابليتها للاختراق من  غالباً  السلفي  الطابع  ذات  الحركات  لتلك 

ممارساتها في الإرهاب والتكفير. 

لخدمة  واقعيّةٍ  غير  مبرراتٍ  عن  الدائم  بحثه  في  الاستشراق  أزمة  تكمن 

مصالحه الاقتصاديةّ والثقافيةّ، وهو ما أنتج تشويهًا واسعًا للإسلام ليس من خلال 

دعم الحركات السلفيّة المتطرفّة، فحسب، وإنّما أيضًا من خلال استغلال الكم 

لسان  على  وضعت  التي  المختلقة  والتفاسير  والأحاديث  الروايات  من  الهائل 

النبيّ  بعد وفاته، ثم سُكِّر عليها وباتت مقدّسة.

الاستشراق الجديد والرعاية الأمريكيّة. ۲

يريد الاستشراق الجديد، الذي بات تحت رعاية الولايات المتحّدة، تفكيك 

الإسلام وتركيبه بطريقةٍ جديدةٍ تتفق مع الثقافة الغربيّة من خلال تأويل نصوصه 

على أسسٍ حداثيّة؛ ليتم إدخال مقولات الحداثة وما بعدها إلى هذا الدين. وقد 

دعا المستشرق الأميركي (مارتن كريمر) في كتابه (بروج عاجيّة على الرمال: فشل 

الدرسات الشرق أوسطيّة في أميركا) إلى بناء دراساتٍ مشروطةٍ بخدمتها للسياسة 

موقعه  عبر  بايبس)  (دانييل  أيضًا  فعله  ما  وهو  الأوسط،  الشرق  في  الأميركيّة 

الإلكتروني (مرصد الجامعات).

كتب المستشرقون كثيراً في مهاجمة الإسلام في رؤاه وتشريعاته وتعاليمه. 

ومنها كتاب (الهاجريون: صناعة العالم الإسلامي) لـ (باتريشيا كرون)، و(مايكل 

كوك)، و(خنجر الإسلام) لـ (جون لافين)، الذي وصف فيه الشخصيّة الإسلامية 

المغذّية  الكتابات  من  آخر  نوعٌ  الأخيرة  الثلاثة  العقود  في  وظهر  بـ(الشيطانيّة). 



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳۳۷

التاريخ)  و(نهاية  لويس)  (برنارد  لـ  الإسلام)  (أزمة  مثل:  الأمريكي[١]  للإيغو 

لـ (فرنسيس فوكوياما)، و(صِدام الحضارات) لـ (صمويل هنتنغتون)، التي تروج 

(للانتصار الأمريكي) و(هزيمة الإسلام) الذي وصفوه بالإرهاب العالمي خاصّةً 

مخابراتيًّا  عملاً  بوصفها  صنفت  التي  سبتمبر  من  عشر  الحادي  أحداث  بعد 

مخادعًا. 

بالإسلام  الإمريكي  الاهتمام  تحوّلٍ في  نقطة  السفياتي  الاتحاد  مثلّ سقوط 

الذي سيصبح العدو الأوّل للغرب حسب توصيف (هنتنغتون). ومن أجل تبرير 

عملياتٍ  لتنفيذ  وتوجيهها  متشدّدةٍ،  حركاتٍ  صناعة  تمت  الجمهور  لدى  ذلك 

إرهابيّةٍ في عواصم أوروبيّة ومدنٍ أمريكيّةٍ وعالميّةٍ أخرى متعدّدة. وبذلك أصبحت 

الأرضيّة ممهّدةً لصياغة نسخةٍ متشددةٍ من الاستشراق الجديد. 

وريادتهم،  حيويتهَم  أهلهُ  فقَدَ  تراث  دراسة  إلى  القديم  الاستشراق  احتاج 

من أجل الإفادة منه، والتمهيد لغزوهم واحتلالهم. أمّا الاستشراق الجديد فصنع 

لمواجهة عدّوٍ يحاول النهوض ويمثلّ في نظر الغرب تهديدًا لريادته الحضاريةّ. 

فقد  نطاق،  أوسع  على  الشرقيّة  الحضارات  من  التقليدي  الاستشراق  أفاد 

استحوذ على تراثها وآثارها، ونقلهما إلى جامعاته ومتاحفه، لكنّه وصم أصحابهما 

بالتخلفّ والخرافة. وعندما جاء الاستشراق الجديد أضاف إليهم صفات الشيطنة 

والإرهاب.

اتهاماتٍ  إضافة  إلاّ في  التقليدي  نظيره  عن  الجديد  الاستشراق  يختلف  لا 

جديدةٍ للإسلام. وقد نجح في الوصول إلى قاعدةٍ جماهيريةٍّ أوسع بفضل الإعلام 

 ،psychology Ego« [١]  (الإيغو الأمريكي) في الأصل هو مصطلح يشير إلى «علم نفس الأنا

وهي مدرسة في التحليل النفسي الأمريكي تركز على دور «الأنا»Egoفي الشخصية. يشدد علم 

نفس الأنا على وظائف الأنا في التعامل مع الواقع، وتحقيق التوافق، وتنظيم الدوافع الداخلية، 

وليس فقط على الدوافع البدائية كما في النظريات النفسية الأخرى. والمقصود في هذا السياق 

الغرور الأمريكي.



۳۳۸

ومواقع التواصل وشبكات الانترنت. وهو ما أخرجه عن الاختصاصات اللسانيةّ 

والتاريخيّة التي عُرف بها نظيره التقليدي. وبذلك سقط أحياناً كثيرةً في الابتذال 

(أرنست  مثل  متطرفّين  كلاسيكيين  مستشرقين  لدى  حتى  نجده  ممّا  بكثيرٍ  أكثر 

رينان)، و(هنري لامنس). وهذا ما أكّده (أوليفييه مووس) حين كتب: «الاستشراق 

الجديد ليس في الغالب عمل مختصين أكاديميين، وإنّما يشارك في صياغة خطابه 

الصحفيوّن، والكتاّب، والباحثون، والخبراء، والمدونون، والناشطون في الحقول 

الفكريةّ، والإعلاميّة، وحقول الدراسات الأمنيّة»[١].

بشكلٍ متواصلٍ كراهيّة الإسلام. وحوّل المسلمين  غذّى الاستشراقُ العالمَ 

الدين  هذا  تحوّل  العصر.  روح  تفهم  لا  وجاهلة  للذة  محبّةٍ  خشنةٍ  كائناتٍ  إلى 

ضحلٍ  شخصٍ  كلّ  وصار  والمتعلمّين،  المثقّفين  لأنصاف  هدفٍ  إلى  الخاتمي 

يحاول إثبات نفسه من خلال الهجوم عليه.

المهدويّة الإسلاميّة والمسيانيّة اليهوديّة. ۳

تمثلّ المهدويةّ جوهر الإسلام، وهي التطبيق الأخير لمفهوم الإمامة القرآني. 

مستقبليًّا  والكنسي، خطراً  اليهودي  بجناحيه  الغرب،  فيها  يرى  أن  الطبيعي  ومن 

على ريادته الثقافة وزعامته الحضاريةّ؛ فهو يدرك أنّ ظهور المهدويةّ سيشكّل نقطة 

النصوص  تحوّلٍ كبرى وبداية لصعودٍ حضاريّ إسلاميّ غير مسبوق كما تصفه 

الإسلاميّة الكثيرة التي لا شكّ في اطلاعه عليها. 

تؤكّد النصوص الإسلاميّة أنّ الإمام المهدي  هو الضدّ المباشر للمسيا 

الجديدة)  الإبراهيمية  (الديانة  حول  مشروعها  المسيانيّة  تطرح  وكما  اليهودي. 

التي تصهر في داخلها الديانات الثلاث ذات الأصول الإبراهيميّة في ديانةٍ واحدةٍ 

لتصبح دين الامبراطوريةّ الإسرائيليّة المزعومة (إسرائيل الكبرى)، يطرح الإسلام 

[١] أوليفييه موس، تيار الاستشراق الجديد والإسلام: من الشرق الشيوعي إلى الشرق الإسلامي، 

ص٥؛  الوهيبي، عبد الله ، حول الاستشراق الجديد مقدمات أولية، ص٨٤ . 



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳۳۹

منذ أكثر من أربعة عشر قرناً مشروعه بعيد المدى حول الدولة المهدويةّ العالميةّ. 

وكما تختلف قيادة الدولة العالميّة المنتظرة بين الإسلام والمسيانيّة، يختلف 

السياسيّة هو  المسيانيّة  له  تدعو  الذي  الجديد  العالمي  فالنظام  أيضًا مضمونها؛ 

يؤلهّ  ماركس؛  استعادها  التي  الأفلاطونيّة  الطريقة  على  بالكامل  شيوعيٌّ  نظامٌ 

الإنسان ويمنع الملكيّة الخاصّة، ويتحدّث عن مشاعية النساء، واختفاء الأسرة، 

وانتشار المثليّة[١].

ويمكننا أن نفهم من النصوص أنّ المسيا اليهودي، المعروف في الروايات 

الإسلاميّة بالدجّال، يسبق الامام المهدي ويخرج قبله، بعكس ما هو شائع لدى 

كثيرين، فيطوف البلدان مروّجًا لمشروعه، ويدخلها كلهّا ما عدا مكّة والمدينة[٢]. 

وعندما يظهر الإمام المهدي فإنهّ يتجّه إلى القدس بعد السيطرة على شبه الجزيرة 

العربيّة، وهناك يتم قتل الملك اليهودي المسيا، في باب اللد. وتلك الحرب التي 

تأتي بعد فترةٍ من ظهور الإمام المهدي ينزل المسيح ابن مريم ليكون المساعد له 

على هداية النصارى وإعادتهم إلى التوحيد الذي جاء به[٣].

القدس في دراسات المستشرقين الجُدد. ٤

عمل الاستشراق الجديد، في نسخته اليهوديةّ على نحوٍ خاصّ، على التنقيب 

في التراث العربي من مخطوطاتٍ ومطبوعاتٍ من أجل التأكيد على أحقيةّ اليهود 

في القدس. وهم يسمونها (يروشلايم) في (التناخ)، وهي عندهم العاصمة الأبدية 

لـ (شعب إسرائيل)، ومقرّ المؤسّسات المركزيةّ للدولة والحكومة الصهيونيّة. 

[١]  أنتوني رالف إيبرسون، النظام العالمي الجديد،  ص٧- ١٥.

[٢]  البخاري، محمد بن إسماعيل، ح١٨٨١؛ مسلم، ح٢٢٦٥: ”عن النبي صلى الله عليه وسلم 

قال: «ليس من بلدٍ إلا  سَيَطؤَهُ الدجال إلاّ مكّة والمدينة، ليس له من نقابها نقَْبٌ إلاّ عليه الملائكة 

صافين يحرسونها، ثم ترجف المدينة بأهلها ثلاث رجفات، فيخرج الله كل كافر ومنافق».

[٣]  ظ، الكوراني، علي، معجم أحاديث الإمام المهدي، ج٣، ص١٣٢-١٥٠.



۳٤۰

لم يعُرف مصدر هذا الاسم؛ فقد سُميّت في عهد القضاة (يبوس)، وبعد أنْ 

دخلها النبي داود، سُميّت (مدينة داود)، حيث أقام عليها المذبح، وأمّا سليمان 

اليهود، وعندما تجزأّت  الذي أصبح شعارًا لوحدة  الهيكل الأوّل  بنى هناك  فقد 

المملكة في عهد (رحبعام) إلى مملكتيْ (يهوذا) و(إسرائيل) بقيت القدس عاصمةً 

للمملكة يهوذا فقط. وعندما وصلها الفتح الإسلامي عام ٦٣٧ م، حسب التصوّر 

اليهودي، «أقام المسلمون في منطقة (جلالييت) مساجد فاخرةً وحوّلوا القدس 

إلى مكانٍ دينيّ إسلاميّ أطلقوا عليه: اسم القدس»[١]. 

الذي عمد  اليهودي،  الاستشراق  اهتمامات  تقع في صلب  القدس  ومدينة 

إلى طمس (التراث العربي الإسلامي) فيها. فكثيٌر من هؤلاء المستشرقين اليهود 

المدرسة  أعمال  خلال  من  العربيّة  المعارف  من  كثيرٍ  إلى  الوصول  استطاعوا 

و(غولد  (شبرنجر)،  كتابات  على  قامت  التي  الاستشراق  في  الأولى  اليهوديةّ 

تسيهر)، و(مونك)، و(فامبرى)، و(شاخت).

بدأ الاستشراق اليهوديّ في فلسطين على يد كلٍّ من (غوتياين)، و(شلوسنغر)، 

(وبلانك) و(بينس)، وصولاً إلى (كستر)؛ حيث اتجّه الاستشراق إلى دراسة أهميةّ 

مدينة القدس والحقّ اليهوديّ المزعوم في فلسطين، حيث إنّ الوجود العربي فيها 

احتلالٌ لها في نظرهم. 

وحظيت الدراسات الإسلاميّة باهتمامٍ خاصٍّ من المستشرقين اليهود الجُدد؛ 

وانجزت  المؤتمرات،  وأقُيمت  النشر،  ودور  والمؤسّسات،  الجامعات   فأنُشئت 

الدوريات لدراسة التراث العربي والإسلامي. 

ولعلّ أهمّ تلك المؤسّسات الجامعيّة هي (الجامعة العبرية)، و(جامعة تل 

اليهود الذين عملوا على  أبيب). ويبقى (إغناس غولدتسيهر)، أهمّ المستشرقين 

نفي قدسيّة القدس عند المسلمين وقال: «إنّ فكرة قداسة القدس جاءت متأخّرة، 

[١]   انظر، أفرايم ومناحم تلمي، معجم المصطلحات الصهيونية، ص٢٢٨-٢٢٩.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٤۱

ولم يكنْ للقدس أيّ قيمةٍ قبل وجود الخليفة عبد الملك بن مروان الذي قصد من 

وراء بناء قبّة الصخرة التغلبّ على منافسه عبد الله بن الزبير، الذي استغلّ قداسة 

مكّة عاصمة ملكه، وسيلةً للدعاية، ومحاولة تحويل الحج من الكعبة إلى المعبد 

الجديد بالقدس، كانت إجراءً برُّر بأقوالٍ نسُبت إلى النبيّ وإلى بعض أصحابه. 

والمضادّة  المؤيدّة  الأحاديث  من  هائلةٌ  أعدادٌ  ظهرت  الافتراض  لهذا  وتبعًا 

للأهميّة الدينيّة لبيت المقدس وحرمْته كأسلحةٍ في الحرب بين المتنافسين على 

الخلافة»[١].  

لا شك في أنّ الأمويين بالغوا في إضفاء صبغة القداسة على القدس خاصّة 

والشام عامّة، فقد عمل معاوية بن أبي سفيان على وضع أحاديث وقصصٍ في 

الشام والقدس. وكان عبد الملك بن مروان، هو من أعطى مكانةً لبيت المقدس 

في المخيال الشعبي من خلال روايات الزهري المختلقة، وهو الذي بنى قبّةً فوق 

الزبير  بن  الله  عبد  مع  صراعه  خضم  في  القدس  إلى  الحج  حوّل  ثم  الصخرة، 

البطريق واليعقوبي[٢]. لكن  ابن  نقله كبار المؤرخّين مثل  ما  الحكم، وهذا  على 

يتسّق مع  ما لا  القدس في الإسلام. وهو  أهميّة  لنفي  استخدم ذلك  الاستشراق 

يجلهّم  الذين  الأنبياء،  من  كثيرٍ  مرور  وحقيقة  الأولى،  المسلمين  قبلة  كونها 

الإسلام، بها. 

التي دفعت عبد الملك  أنّ الأسباب  اليهودي (غويتين)  ويعتقد المستشرق 

إلى إقامة قبّة الصخرة ليست سياسيّة، وإنّما دينيّة صرفة، وصفها في إطار «تعاظم 

الهالة القدسيّة التي أحاطت بفلسطين عامّة، وبالقدس خاصّة، بشكلٍ خاصٍّ منذ 

يبدو  ما  على  تأثرّوا  الذين  والصوفيّة  الزهّاد،  حلقات  بين  خاصّةً  الإسلام،  بداية 

بالرهبانيّة المسيحيةّ... وجاءت قبة الصخرة لتحفظ، وتمجّد الصخرة التي أقيمت 

فوقها، ويمكن فيها للمؤمن أنْ يصليّ صلاته بمفرده. بينما يشكّل المبنى الآخر 

[١] جماعي، من قضايا الفكر الإسلامي كما يراها بعض المستشرقين، ص٣٤٨.

[٢] اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، ج٣، ص٧-٨. 



۳٤۲

ا لإقامة صلاة الجمعة يوم الجمعة؛ ولذلك يطلق عليه الجامع، وقد  مسجدًا خاصًّ

أضيفت إليهم قباب كثيرة أخرى في الفترة الأمويةّ كما تشهد على ذلك الحفرياّت 

بمحاذاة السور الجنوبي»[١]. 

لدى  القدس  مكانة  رفع  الذي  أنّ  إلى  يافه)  (لاتزروس  المستشرقة  وتشير 

المسلمين هو الحملات الصليبيةّ، وتحويل قبّة الصخرة إلى كنيسةٍ مسيحيّة، فكان 

مواجهة  الناس في  لحشد  الإسلام  القدس في  إلى  القدسيّة  نسبة  (الفقهاء)  فعل 

تلك الحملات واسترجاع المدينة من الصليبيين[٢]. ويقول  (عمانوئيل سيفان): 

«إنّ محمدًا حاول استقطاب الأسباط اليهوديةّ في مكّة إلى دينه، فدعا أتباعه لأن 

أو سبعة  النهج ستة عشر  ذلك  واستمرّ على  القدس،  نحو  يتجّهوا في صلاتهم 

عشر شهراً، ولكنّه ألغى هذا النهج عندما لم يقبلْ أحبار اليهود به، وعندما اتخّذ 

الكعبة من مكة قبلةً له وهو المكان الأكثر قدسيّةً لدى العرب في شبه الجزيرة منذ 

الجاهلية، وبالتالي فإنّ ارتفاع قيمة القدس في نظر المسلمين لم يكنْ سوى فصلٍ 

القدس في نظر الإسلام في سنواته  عابر»[٣]. ويستدلّ (سيفان) على عدم أهميّة 

التي تمّ احتلالها لدى غزو  الأولى بالقول: «إنّ القدس كانت من أواخر المدن 

سوريا، وإنهّ تم احتلالها من قِبلَ ضابطٍ صغير، وليس من قِبَل عمر بن الخطاّب 

كما يدّعي المسلمون»[٤].

ويقول (سيفان) أنّ من أعطى أهميّةً للقدس في (الإسلام السني) هم أحبار 

اسم  تغيير  بأنّ  «يقرّون  المسلمين:  أنّ  ويضيف  الإسرائيلياّت.  خلال  من  اليهود 

اليهودي كعب الأحبار»[٥].  إيليا إلى بيت المقدس تم بفضل الحبر  القدس من 

[١]  الواسطي، أبو بكر محمد بن أحمد، فضائل بيت المقدس، ص٣٨.

[٢]  الواسطي، أبو بكر محمد بن أحمد، فضائل بيت المقدس، ص٤٢-٤٣.

[٣]  المصدر نفسه، ص٧-٢١.

[٤]  المصدر نفسه، ص٤٣.

[٥]  المصدر نفسه، ص٢١.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٤۳

والاسم العربي بيت المقدس لم يكن موجودًا، وهو ليس إلاّ ترجمة للاسم العبري 

اليهوديةّ. وفي نظر (سيفان) فإنّ قدسية  الوثائق  (بيت همقداش)، الذي ورد في 

القدس لها جذورٌ يهوديةٌّ ومسيحيّةٌ نقلت إلى المسلمين[١].  

المدينة  فإنّ  الصخرة،  فوق  والقبة  المسجد  بنى  من  هم  الأمويين  أنّ  ومع 

كانت قائمةً قبل ذلك، وكانت تحت حكم البيزنطيين الذين كانوا يسمونها إيليا، 

ولم يكن هناك وجودٌ لليهود فيها منذ أن طردهم منها الرومان إلى الحجاز حيث 

استوطنوا في يثرب ومناطق أخرى في الحجاز، ولم يعودوا إلى القدس إلاّ في فترة 

حكم عمر بن الخطاّب، وهو ما يهمله المستشرقون الجدد.

ولدّ صراعًا  الذي  هو  إليها  القدسيّة  ونسبة  القدس  التتابع على حكم  وهذا 

على أحقيّة السيطرة على المدينة؛ فاليهود يعدّونها عاصمة دولة داوود وسليمان، 

والنصارى يرون أنهّا مدينة المسيح، أما المسلمون فيرونها قبلتهم الأولى، وجزءٌ 

كبيٌر منهم يعتقد أنهّا مسرى الرسول ، بل ويظن أنهّا ستكون عاصمة الدولة 

المهدويةّ.

الأبعاد الدينيّة لحرب (القيامة) . ٥

بخصوص  اليهوديةّ  المعتقدات  عن  منفصلةً  الإسرائيليّة  الحروب  ليست 

القدس، وعدّها عاصمةً لهم وارتباط ذلك بعقيدتهم في خروج ملكهم المنتظر. 

(حرب  عليها  يطلقون  وهم  توراتيّة.  أهدافٍ  لتحقيق  أداةٌ  إليهم  بالنسبة  فالحرب 

القيامة). ليست الحرب، عندهم، صراعًا سياسيًّا أو أمنيًّا فحسب، بل إنهّا تحمل 

أبعادًا دينيّةً عميقةً تتجاوز المسألة القوميّة رغم تداخل المستويين لديهم. وتتجلىّ 

ممّا  خاصّة،  الاسرائيلي  الجانب  من  الصادرة  الدينيةّ  الخطابات  الأبعاد في  هذه 

كرسّ حقيقة أنّ الصراع (حرب مقدّسة)، وجعَل الحلول السياسيّة أكثر تعقيدًا. 

المسجد  زياد:  أبو  زياد  بحث  من خلال  الإسلام،  القدس في  قدسية  سيفان،  بحث  [١] ظ، 

الأقصى في الإعلام الإسرائيلي، بحث مقدّم إلى مركز الأبحاث الإسلامية، ص٢-٣.



۳٤٤

تجمع الصهيونيّة الدينيّة بين اليهوديةّ الأرتوذوكسيّة والقوميةّ الصهيونيّة، وهي 

المحركّ للحروب التي تشنّها إسرائيل في المنطقة. فالحرب، بالنسبة إليها، جزءٌ 

التيار، على جزءٍ  من (الخلاص الإلهي)، و(استعادة أرض الميعاد). يسيطر هذا 

كبيرٍ من الحكومة الإسرائيليةّ الحالية مثل أحزاب (الصهيونيّة الدينيّة)، و(عوتسما 

(إبادة الأعداء في الأرض  تبرُر  توراتيةٍ  يهوديت)، ويستمدّ شرعيته من تفسيراتٍ 

المقدّسة).

وفي الحرب الأخيرة، تدخّل الحاخامات، بشكلٍ مباشر، من أجل رفع الروح 

وأصُدرت  البري،  التوغّل  قبل  جماعيّة)  (صلوات  فأقُيمت  للجنود.  المعنويةّ 

الديني والوطني)، في خطابٍ يعتمد على نصوصٍ من  فتاوى تشُجّع على (الردّ 

عُوبِ الَّتِي يعُْطِيكَ الرَّبُّ  ا مُدُنُ هؤلاُءَِ الشُّ العهد القديم في سفر التثنية مثل: «وَأمََّ

وَالأمَُورِيِّيَن  الحِْثِّيِّيَن  تحَْرِيماً:  تحَُرِّمُهَا  بلَْ  ا،  مَّ نسََمَةً  مِنْهَا  تسَْتبَْقِ  فلاََ  نصَِيبًا  إلِهُكَ 

لاَ  لكَِيْ  إلِهُكَ،  الرَّبُّ  أمََركََ  كَمَا  وَاليَْبوُسِيِّيَن،  يِّيَن  وَالحِْوِّ يِّيَن  وَالفِْرِزِّ وَالكَْنْعَانيِِّيَن 

إلىَِ  فتَخُْطِئوُا  لآلهَِتِهِمْ،  عَمِلوُا  الَّتِي  أرَجَْاسِهِمِ  جَمِيعِ  حَسَبَ  تعَْمَلوُا  أنَْ  يعَُلِّمُوكُمْ 

الرَّبِّ إلِهِكُمْ». (تث ٢٠: ١٦-١٨).

لتجنّب  الأصليين  السكّان  بـإبادة  إلهيّا  أمراً  بوصفها  الفقرات  هذه  تفسرَّ 

(الإغراء الديني). فهي تتحدث عن أوامر (يهوه) لبني إسرائيل بإبادة مدن شعوب 

كنعان، وهي الحثيوّن والأموريوّن والكنعانيوّن والفرزيوّن والحويوّن واليبوسيوّن، 

بممارساتهم  التأثرّ  من  منعهم  هو  والسبب  حيًّا.  منها  أحدٍ  على  الإبقاء  وعدم 

(الوثنيّة)، وحمايتهم من خطاياهم وعبادة آلهتهم.  ولا يسُتثنى أحد من هذه المدن. 

واستخدام هذه المقاطع، برّر، بالنسبة إليهم، تدمير أكثر من نصف المواقع الدينيةّ 

والثقافيّة في غزةّ، خلال الحرب الأخيرة، بما في ذلك مساجد وكنائس، بما هي 

جزءٌ من (حملة تطهير).

يشكّل التيار الديني القومي (العمود الفقري) للحكومة الإسرائيليّة، ممّا عمّق 



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٤٥

سيطرتهم على الجيش والقضاء، وحوّل النزاع إلى (معركةٍ أخرويةّ) ضد الغرباء. 

رأى  عندما   ،١٩٦٧ حرب  بعد  نشأ  فقد  جديدًا؛  ليس  الصهيوني  التطرفّ  وهذا 

الصهاينة الدينيوّن في الاحتلال (علامةً إلهيةّ) للعودة إلى (أرض إسرائيل الكاملة). 

بأنّ  لاعتقادها  الإسرائيليّة  الحروب  تدعم  فإنهّا  الصهيونيّة  المسيحيّة  أمّا 

فلسطين هي (أرض المعاد)، وأنّ حرب (هرمجدون) ستندلع في فلسطين، وأنّ 

المسيح يعود بعد تلك الحرب، ويجعل المسيحيين سادة الأرض. 

(حروب  عند  سيتوقفون  الغربيين  وداعميها  إسرائيل  أنّ  يبدو  ولا 

القيامة) ـ كما يسمونهّا ـ؛ لأنّ الهدف بناء نظامٍ مختلفٍ يسمّونه (النظام العالمي 

أن  يريدون  استهدافها، وهم  يريدون  التي  العربي  الجديد)، يشمل دول المشرق 

يجعلوا من القدس عاصمةً له. 

وعلى هذا النحو تحرك الرؤى الاسخاتولوجيّة المتعلقّة بنهاية الزمان السلوكَ 

التطرفّ  تغذي  التي  هي  الرؤى  وهذه  المتحّدة،  والولايات  لإسرائيل  السياسي 

الإسرائيلي وارتكابه جرائم إبادة. وهي تعتمد خطاباً قائماً على الكراهية، وتستخدم 

فيه الروايات الدينيّة المأخوذة من التناخ.

موقعية القدس في صراع النهاية. ٦

تعتقد الجماعات اليهوديةّ والكنسية أنّ القدس تمثلّ مركز الصراع في نهاية 

الدينيّة.  للنصوص  لتفسيراتهم  طبقًا  المسياني)،  (العصر  سيفتتح  الذي  التاريخ، 

القدس  إلى  اليهود  عودة  أنّ  ويرون  الفكرة،  هذه  (الإنجيليين)  من  العديد  يتبنّى 

وبناء (إسرائيل الكبرى)، تحقيقٌ لنبوءات الكتاب المقدّس، وتمهيدٌ لعودة المسيح 

الثانية. وهم يعتقدون أنّ المسيح سيحكم العالم من القدس.

والجماعات اليهوديةّ الأصوليّة والمسيانيّة تتطلع إلى إعادة بناء الهيكل في 

تعدّ  إلهيّ قادم. وبشكلٍ عامّ  أنّ ذلك سيجعلها عاصمةً لحكمٍ  القدس، معتقدة 



۳٤٦

عاصمة  جعلها  على  التركيز  لكنّ  إسرائيل،  عاصمةً  القدس  الصهيونيّة  الحركة 

الحركة  لدى  معلنٍ  سياسيّ  هدفٍ  إلى  تحوّل  دينيّ،  تفسيٌر  بالأساس  هو  العالم 

الصهيونيةّ. 

العهد  في  الدينيةّ  للنصوص  خاصّةٍ  تفسيراتٍ  إلى  الادّعاءات  هذه  تستند 

القديم والعهد الجديد. تشمل ما يسمّونه اختيار الله حيث ينسبون إليه في التناخ 

اختياره للقدس، وتحديدًا جبل صهيون، لتكون موضعًا لاسمه ومسكنًا له.

ويعتقد  العظيم)،  الملك  (مدينة  بأنهّا  القدس  المزامير  بعض  وتصف 

سفر  ويتحدّث  للعالم.  المسيح  حكم  مقرّ  ستكون  أنهّا  الصهاينة  المسيحيون 

حزقيال عن (أورشليم الجديدة)، وهي رؤيةٌ مدينةٌ تتمحور حول هيكلٍ مُعادٍ بناؤه، 

لتكون عاصمة المملكة المسيانيّة، ومركزاً لقبائل بني إسرائيل.

هي  القدس  تكون  حيث  العين،  يشبه  العالم  إنّ  تلموديةٌّ  نصوصٌ  وتقول 

الحدقة ومركز العالم، ممّا يعزّز مكانتها الروحيّة. وفي اعتقادهم أنّ عرش داود، 

الذي كان في القدس، سيعود في نهاية المطاف إلى المسيا، ليحكم منه العالم[١]. 

الكبرى)،  (إسرائيل  وبناء  القدس  إلى  اليهود  عودة  أنّ  (الإنجيليوّن)  ويرى 

ويعتقد  الثانية.  المسيح  لعودة  وتمهيدٌ  المقدّس،  الكتاب  لنبوءات  تحقيقٌ  هي 

هؤلاء أنّ المسيح سيحكم العالم من القدس. ومن الأهميّة بمكان الإشارة إلى أنّ 

(المسيحيين الصهاينة) لا يمثلّون مجموعةً موحّدةً، بل حركةٌ واسعةٌ تضمّ العديد 

الولايات المتحّدة.  الكنائس الإنجيليّة في  القادة والمنظمّات، خاصّة داخل  من 

وغالبًا ما تستند معتقداتهم إلى تفسير لاهوتي يسمى (التدبيريةّ)، والتي ظهرت في 

القرن التاسع عشر. 

فيه:  يقول  تشبيهًا  يذكر نصٌّ في هذا المدراش   Tanchuma Midrash تانخوما [١]  مدراش 

والهيكل في وسط  إسرائيل،  أرض  والقدس في وسط  العالم،  تقع في وسط  إسرائيل  «أرض 

Shtiyah-ha) في وسط  Even) القدس، وقدس الأقداس في وسط الهيكل، والحجر الأساس

قدس الأقداس، ومنه خُلق العالم». وفي التلمود اليروشليمي مفاهيم مماثلة تؤكّد على المركزية 

الروحيّة والجغرافيّة للقدس كبوابة للسماوات ومصدر الخلق. 



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٤۷

وأبرز قادة (المسيحيّة الصهيونيةّ) القس (جون هاجي). وهو أحد أبرز قادة 

متحّدون من  الصهيونيّة المعاصرين، وهو مؤسّس منظمة (مسيحيوّن  المسيحيّة 

أجل إسرائيل) CUFI التي تضم ملايين الأعضاء. يؤكّد هاجي باستمرار أنّ دعم 

إسرائيل، هو أمرٌ إلهيّ، وأنّ اليهود هم جزءٌ أساسٌ من خطةّ الرب.

وهناك (جيري فالويل) الأب، الذي كان من القادة الإنجيليين البارزين في 

عن  دافع  الأمريكيةّ).  الصهيونيّة  للمسيحيّة  (تجسيدًا  ويعدّ  المتحّدة،  الولايات 

إسرائيل بقوة، معتقدًا أنّ بركة الله لأمريكا مرتبطةٌ ببركتها لليهود[١]. وهناك أيضا 

كان  المسيحي،  التحالف  ومؤّسس  إنجيلي،  دينٍ  رجل  وهو  روبرتسون)،  (بات 

يروج  وكان  إسرائيل،  تدعم  التي  الأمريكيّة  للسياسات  البارزين  المؤيدّين  من 

بالنبوءات  الجارية في الشرق الأوسط  تربط الأحداث  التي  التدبيريةّ  لمعتقدات 

الإنجيليّة[٢]. 

دعم  في  والده  طريق  استكمل  الذي  الابن)  فالويل  (جيري  كذلك  وظهر 

إسرائيل وتوجهاته الصهيونيّة، ولا يزال شخصيّةً مؤثرةً في الأوساط الإنجيليةّ. كما 

برز اسم القس (ويليام هتشلر)، الذي يعدّ من الرعيل الأول للمسيحيين الصهاينة 

في أواخر القرن التاسع عشر، وأحد أشدّ مؤيدّي (تيودور هرتزل). وقد لعب دورًا 

مهمًا في المؤتمر الصهيوني الأول، وكان له تأثيٌر كبيٌر على اللورد بلفور في إعداد 

(وعد بلفور)[٣]. 

ويعدّ المسيحيوّن الصهاينة التوراة مصدراً أساسيًّا لمعتقداتهم، تبعًا لليهود منذ 

ظهور البروتستانتيةّ في القرن السادس عشر. ويستندون على نصوصٍ مثل: «وَأبُاَركُِ 

مُبَاركِيِكَ، وَلاعَِنَكَ ألَعَْنُهُ. وَتتَبََاركَُ فِيكَ جَمِيعُ قبََائلِِ الأرَضِْ»، التكوين (١٢: ٣). 

[١]   السماكّ، محمد، الصهيونيّة المسيحيّة، ص٦٥-٧٢.

[٢]  السماكّ، محمد، المسيحية الصهيونيّة، ص٦٦-٦٧.

[٣]  المصدر نفسه، ص٧٠-٧٢.



۳٤۸

وهم يفسرّون هذا النصّ على أنهّ أمرٌ إلهيٌّ بدعم اليهود، وأنّ من يباركهم يباركه 

مِنْ  وَأجَْمَعُكُمْ  الأمَُمِ،  بيَْنِ  مِنْ  «وآَخُذُكُمْ  وكذلك:  الله.  يلعنه  يلعنهم  ومن  الله، 

جَمِيعِ الأرََاضيِ، وآَتِي بِكُمْ إلىَِ أرَضِْكُمْ»، حزقيال (٣٦: ٢٤-٢٦). فهذه عندهم 

إسرائيل  بتأسيس  تحقّقت  قد  أنهّا  يرون  وهم  أرضهم،  إلى  اليهود  بعودة  نبوءةٌ 

الحديثة. 

ويعتمدون أيضًا على نصوصٍ من العهد الجديد، تصف نهاية العالم وقيام 

مملكة المسيح الألفية في القدس. ومنها رسالة بولس إلى أهل رومية (١١: ٢٩): 

«لأنََّ هِبَاتِ اللهِ وَدَعْوَتهَُ هُمَا بِلاَ ندََامَةٍ». فيستخدمون هذا النص لتأكيد أنّ الله لم 

يتخلَّ عن اليهود، وأنّ وعوده لهم لا تزال سارية. 

 (CUFIمسيحيوّن متحّدون من أجل إسرائيل) أمّا المنظمات المؤثرّة فنجد

كبير،  سياسيٌّ  نفوذٌ  ولها  المتحّدة،  الولايات  في  صهيونيةّ  مسيحيّة  منظمةٍ  أكبر 

(السفارة  وهناك  الأمريكيّة.  الأوساط  في  لإسرائيل  الدعم  تعزيز  على  وتعمل 

المسيحيّة الدوليّة بالقدس ICEJ) من المنظمّات النشطة التي تدعم إسرائيل بقوة، 

وتعدّ إقامة الدولة اليهوديةّ تحقيقًا لنبؤات الكتاب المقدّس. 

جزءًا  يشمل  ومركزيتّها  القدس  رمزية  على  صراعًا  هناك  إنّ  القول  ويمكننا 

كبيراً من المسلمين. وهذا الصراع يعود إلى جذورٍ دينيّةٍ وتاريخيّةٍ بعيدة، تتمحور 

مثل  الأنبياء  بعض  فيها  عاش  الذي  والمكان  القبلتين  أولى  القدس  كون  حول 

أنّ  يعتقدون  المسلمين  من  كبيراً  جزءًا  أنّ  كما   . وعيسى  وسليمان  داوود 

النبيّ محمّدًا ، أسرُي به من القدس. وأنهّا مدينةٌ مقدّسة. 

هي  المهدويةّ  أنّ  في  شك  ولا  الدينيّة،  القدس  مدينة  أهميّة  في  شك  لا 

الواضح  من  التشخيص.  في  اختلافات  هناك  لكن  المسلمين.  جميع  عقيدةٌ 

وجود اختلافٍ حول شخصيّة الإمام المهدي بين السنّة والشيعة، والعاصمة التي 

سيتخّذها. فالإمام المهدي هو محمد بن الحسن العسكري عند الشيعة، وقد ولد 



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٤۹

سنة ٢٥٥ هـ، وغاب غَيبةً صغرى تواصلت قرابة ٧٠ سنة[١]، ثم غاب غَيبةً كبرى، 

وهي متواصلة إلى اليوم.

بينما يعتقد السنّة أنهّ محمد بن عبد الله، وهو حسنيّ، وليس حسينيًّا، ويولد 

في آخر الزمان. وهو عندهم رجلٌ صالحٌ من آل البيت يواطئ اسمه اسم النبيّ، 

إلاّ  الدنيا  يبقَ من  «لو لم  يقول:  يستندون إلى حديثٍ  أبيه. وهم  اسم  أبيه  واسم 

يومٌ لطوّل الله ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجلاً مني - أو من أهل بيتي - يواطئ 

ظلمًا  مُلئت  كما  وعدلاً،  قسطاً  الأرض  يملأ  أبي  اسم  أبيه  واسم  اسمي،  اسمه 

وجورًا»[٢]، لكن هذا الاسم يعود في التاريخ إلى (محمد بن عبد الله بن الحسن 

المثنى) (١٠٠ - ١٤٥هـ)، الملقّب بالنفس الزكية، وكان يدّعي المهدويةّ أو تدُّعى 

سَمّى  المدينة،  قرب  الزيت  أحجار  المنصور في  يد جيش  مقتله على  وبعد  له. 

- ١٦٩هـ). ولقّب هو  ابنه بمحمد (١٢٦  الله،  اسمه عبد  كان  الذي  المنصور، 

الآخر بالمهدي، وكان خليفة أبيه، وهو ثالث خلفاء الدولة العباسيّة. وهذا يعني أنّ 

ذلك الحديث موضوعٌ في بداية العصر العباسي في إطار الصراع على السلطة بين 

الزيديةّ والعباسيين. فمحمد بن عبد الله الحسني، هو اسم محمد بن عبد الله بن 

الحسن المثنّى بن الحسن بن علي الملقّب بالنفس الزكيّة، وهو أحد أئمة الزيديةّ؛ 

. ممّا يؤكّد خطأ معتقد أهل السنّة في المهدي

تؤكّد    البيت  أهل  الواردة عن  النصوص  أنّ  إلاّ  القدس،  ورغم رمزية 

الكوفة، كما في رواية المفضّل بن عمر عن  أنّ عاصمة الإمام المهدي ستكون 

الحسن  الإمام  بوفاة  يربطها  أحدهما  الصغرى:  الغَيبة  بداية  حول  رأيان  هناك   [١]

تبدأ  سنة):   ٦٩) الأول  الرأي   . المهدي  الإمام  بولادة  يربطها  والآخر   ، العسكري 

الغَيبة من سنة ٢٦٠ هـ (وفاة الإمام العسكري) وتستمر حتى سنة ٣٢٩ هـ (وفاة السفير الرابع)، 

مدتها الإجمالية ٦٩ سنة. الرأي الثاني (٧٤ سنة): تبدأ الغَيبة من يوم ولادة الإمام المهدي سنة 

٢٥٥ هـ، وتستمر حتى سنة ٣٢٩ هـ (وفاة السفير الرابع)، مدتها الإجمالية ٧٤ سنة وأشهر. 

[٢]  الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى، سنن الترمذي، ٢٢٣١. ١٣؛ السجستاني، سليمان 

بن الأشعث الأزدي أبو داود، ٤٢٨٢.



۳٥۰

، قال المفضّل: قلت: يا سيدي فأين تكون دار المهدي أو  الإمام الصادق 

مجتمع المؤمنين؟ قال : «دار مُلكه الكوفة، ومجلس حُكمه جامعها، وبيت 

ماله ومقسم غنائم المسلمين مسجد السهلة، وموضع خلواته الذكوات البيض من 

الغريين»[١]. 

والقول بأنّ عاصمة الإمام ستكون الكوفة لا يعني التخليّ عن القدس، فالإمام 

عباية  روايةٌ عن  القدس، وتوجد  الدجّال في  أو  المسيا  اليهودي  الملك  سيقاتل 

قائمٌ عليه: «لأبنينَّ  ، وهو متكئٌ، وأنا  أمير المؤمنين  قال: سمعت  الأسدي 

بمصر منبراً، ولأنقضنَّ دمشق حجراً حجراً، ولأخرجنَّ اليهود والنصارى من كلّ 

كور العرب، ولأسوقنَّ العرب بعصاي هذه»، قال: قلت له: يا أمير المؤمنين كأنكّ 

يا عباية ذهبت في غير مذهب،  فقال: «هيهات  بعد ما تموت؟  أنكّ تحيا  تخبر 

يفعله رجلٌ مني»[٢]. فالمقصود هنا هو الإمام المهدي وهو الذي سيُخرج اليهود 

بأشكالٍ  عمليًّا  يحتلوّنها  التي  الكبرى  العربيةّ  والمدن  العواصم  من  والنصارى 

متعدّدة.

يريد اليهود اليوم الوصول إلى نقطة بناء الهيكل على أنقاذ المسجد وتغيير 

تبعًا  اليهودي  الاستشراق  ويرى  لهدم المسجد.  أسبابٍ  وافتعال  الراهن،  الوضع 

للمقولات الدينيّة التلموديةّ أنّ المنقذ هو (المسيا)، أو (المشيح)، وهو ملك من 

ويقيم  والشتات،  الظلم  من  إسرائيل  بني  ليخلصّ  الله  يرسله  داود  النبيّ  سلالة 

مملكة العدل الأبديةّ في الأرض المقدسة. وفي اعتقادهم أن (الماشيح المنتظر)، 

أو المسيا، سيحكم العالم ويعُيد سلطان اليهود، فمهمته هي إقامة مملكةٍ دنيويةٍّ 

تحكم بالعدل، وليس خلاصًا روحيًّا بالضرورة. 

وهذا الاعتقاد يحتاج إلى تمهيد الأرض أمامه. والوسائل متعدّدة، منها تفكيك 

الداخليّة لشعوب المنطقة. ولتحريك ذلك تستخدم المخابرات الأمريكيةّ  البنية 

[١]  المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٥٣، ص١١. 

[٢]  المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٥٣، ص٥٩.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٥۱

والإسرائيليّة منظماتٍ متطرفّةً في أعمالٍ إرهابيّةٍ مزدوجةٍ داخليّةٍ ضدّ المجموعات 

المختلفة دينيًّا ومذهبيًّا وعرقيًّا، وخارجية ضدّ مصالح غربيّة من أجل التبرير للغزو 

للمنطقة في  السياسيةّ  الجغرافيا  تشكيل  إعادة  إلى  والفوضى وصولاً  والحروب 

إطار مشروع (إسرائيل الكبرى) الذي بات معلنًا الآن.

فالمسألة لا تتعلقّ بالمال والثروات فقط، بل تتجاوز ذلك إلى إنشاء أقاليم 

يسمّونه  ما  ضمن  شعوب،  بدل  ومجتمعات  زعماء،  بدل  وموظفين  دول،  بدل 

بـ(الرؤية الإبراهيميّة الجديدة) التي لا بدّ لها من تهيئة المنطقة لاعادة بناء خريطةٍ 

جيوسياسيةٍ جديدةٍ، وإدماج الكيان الإسرائيلي في المنطقة وتحويله إلى قوةٍ قياديةٍ 

فيها بدعمٍ أمريكّي واسع. وبذلك يتم تذويب الصراع وتختفي صفة الاحتلال.

بدياناتهم  الصهيونيّة،  الخلفيّة  أصحاب  الجُدد  المستشرقون  به  يقوم  ما  إنّ 

المختلفة، هو محاولة تنزيل نصوصٍ من التناخ على أرض الواقع؛ فهم يعتقدون 

الأرض  تمهيد  يحتاج  اليهود،  مسيا  أو  النصارى  يسوع  كان  سواء  المسيح؛  أنّ 

لخروجه أو عودته. وفي الوقت نفسه يقدّم ذلك قدرةً أكبر على مراقبة تطوّرات 

الواقع السياسي مع وجود احتمالٍ لظهور الإمام المهدي  في المنطقة. إنهّم 

يرون أنّ ظهور الإمام سيكون متقارباً زمانيًّا مع ظهور المسيح الحقيقي أو الآخر 

اليهودي.

من الواضح أنّ كلّ الاتجاهات الأيديولوجيّة التي يتمثلّها الاستشراق الجديد 

تؤدّي إلى الغرق في تأليه الإنسان. وما يحدث هو أنّ إسرائيل باتت تطالب بقيادة 

العالم بدل الولايات المتحّدة لتصبح القدس عاصمة العالم وليس واشنطن. وهذا 

ما يحاول المستشرقون الصهاينة من التيار الإنجيلي إيجاد غطاءٍ نظريّ عقائديّ 

له.

المنتظر،  المسيح  وهو  الناصري  يسوع  هو  المسيح  أنّ  النصارى  يعتقد 

وهو عندهم ربٌّ وإله. ولا يعترفون باسمه القرآني (عيسى)، وكونه نبيًّا ورسولاً 



۳٥۲

في  ولا  القرآن،  في  (يسوع)  اسم  يرد  لا  وبالمقابل  إسرائيل.  بني  إلى  الله  من 

الثاني  المجيء   سيعود في  المسيح  أنّ  يعتقدون  وهم   . النبي  حديث 

ليتمم النبوّات، ويحقّق العدالة، ويقيم ملكوت الله على الأرض. فهو من سيحكم 

العالم. وقد جاء فعلاً في المرة الأولى ليخلصّ البشريةّ من خطاياها.  

وفي المقابل، تؤكّد النصوص القرآنيّة والروايات المأثورة أنّ الصراع، الذي 

سيحسم لصالح الإسلام تحت قيادة الإمام المهدي ، هو في ظاهره صراعٌ بين 

الديانات السماويةّ. لكنّه في الحقيقة صراعٌ بين خطين متضادين، يقف المهدي 

والمسيح في الخطّ الأول؛ خط الأنبياء، ويقاتلان معًا ممثلَّ خطّ الدجل؛ الملك 

اليهودي، الذي يتبنّى دينًا آخر يؤمن بمقولات وثنيّة وإلحاديةّ.

الاستشراق الجديد والعقيدة المهدويّة- ٧

بنحوٍ  العالميةّ  والصهيونيّة  الأمريكيّة  بالهيمنة  الجديد  الاستشراق  يرتبط 

أطراً  مستعملاً  للشرق،  والسياسيّة  الثقافيّة  التمثلاّت  على  يركز  وهو  مفصليّ. 

سياسيّةً مثل (الحرب على الإرهاب)، و(الصراع الطائفي) لتصوير الإسلام بعقيدته 

المهدويةّ مصدر تهديدٍ وجوديّ ليس لإسرائيل فحسب، بل للغرب عامة. 

يعُرِّف إدوارد سعيد الاستشراق بوصفه (نظامًا معرفيًّا)[١]، وليس مجرد خطأ 

معرفي. وهذا يعني أنّ تصوير المهدويةّ تهديدًا للغرب والصهيونية ليس جهلاً، بل 

إنتاج متعمّد لصورٍ متخيلّةٍ تخدم الهيمنة السياسيّة، ممّا يفُسرِّ سبب ربط المهدويةّ، 

والإسلام الذي تمثلّه، بالإرهاب في الخطاب الغربي رغم أنهّا في الأصل عقيدة 

انتظارٍ وليست عنفًا. 

كان المستشرق اليهودي (إغناس غولدزيهر) قد رأى أنّ «فكرة المهدي هي 

[١]  إدوارد سعيد، الاستشراق، ص٦.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٥۳

نتاج خرافاتٍ شعبيّةٍ استخُدمت لتبرير الثورات ضدّ الخلافة»[١]. صنّف المهدوية 

في قائمة الخرافات، مُستعملاً معايير ماديةًّ وتلموديةًّ لا تؤمن بغير الحسيّ. ورأى 

في المهدوية خيالاً لتهدئة مخاوف الناس عندما كتب: «لا بدّ من تأسيس فكرة 

الآمال الصامتة لتهدئة روع الناس، ومن أجلى مظاهر فكرة الآمال الصامتة مسألة 

المهدي»[٢]. 

ووافقه في ذلك المستشرق (فان فلوتن) في كتابه (السيادة العربيّة) حين قال: 

«ولا يفوتنا أن نذكر أوّلاً أنّ ذلك المثل الأعلى للعدالة والمساواة قد ظلّ وهمًا 

من الأوهام، حتىّ إنّ حاجة الشرقيّين اليوم إلى مهدي يملأ الأرض عدلاً لم تكن 

أقلّ منها في عهد بني أمُيّة، ولم يكن جَوْر النظام العباسي وعسفه منذ قيام الدولة 

بعقيدة  التمسّك  إلى  النفوس  فحفّز  المختلّ،  الأموي  النظام  من  بأقلّ  العباسيّة 

المهدي، والتطلعّ إلى ظهوره، لتخليصها من قسوة ذلك النظام الجديد وجوره»[٣].

متواترةٌ  عقيدةٌ  فالمهدوية  التاريخيّة؛  الوقائع  تؤكّد  ليس صحيحًا كما  وهذا 

في حديث النبيّ ونصوص القرآن. ولو صحّ ما يقوله هذا المستشرق فإنهّ ينطبق 

أيضًا على مسيا اليهود، ويسوع النصارى. لا يؤمن الشيعة وحدهم بظهور الإمام 

أيضًا  يؤمنون  السنّة  «أنّ  المستشرقين  بعض  ويعترف  الزمان.  آخر  في  المهدي 

بالمهدي، ولكن ليس عقيدةً دينيّة»[٤].

لا تحمل المهدويةّ بعُدًا دينيًّا فحسب بل إنّ لها بعُدًا سياسيًّا مؤكّدًا. إنّ الإمام 

وتشريعاته  معتقداته  في  الإسلام  تعاليم  على  قائمةً  عالميّةً  دولةً  سيبني  من  هو 

هذا  اتهّام  يحاول  الجديد  الاستشراق  لكن  الإسلاميّة.  الرؤية  في  وثقافته  وقيمه 

[١]  غولدزيهر، دراسات إسلامية، ص٢٠٥.

[٢] غولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، ص٨٥.

[٣] فلوتن، السيادة العربيّة والشيعة والإسرائيليّات في عهد بني أمُيّة، ص١٣٢.

[٤] غولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، ص١٩٥.



۳٥٤

أنّ  بالعنف والإرهاب. والحقيقة  تعبرّ عنه عقيدة المهدويةّ  الذي  الحركي  الدين 

الدفاع المشروع عن  بإمكانه سوى  يكن  للعنف، ولم  دائماً ضحيةً  الإسلام كان 

اليوم، وعدّها دعوةً  الجديدة)  الإبراهيميّة  (الديانة  يتم طرح فكرة  نفسه. وعندما 

للسلام، فإنّ ذلك لا يتطابق مع الواقع الذي يصم إسرائيل بالإبادة الجماعيّة كما 

أكدت ذلك (محكمة الجنايات الدوليّة).

 تبرز النصوص الإسلاميّة الأبعاد القيمة للحركة المهدويةّ بوصفها دعوة سلامٍ 

ووحدة، ومؤسّسة لنظامٍ قائمٍ على العدالة في الحكم والمساواة أمام القانون، بنحوٍ 

تنتفي أيةّ تحيزّاتٍ لصالح الطبقات المخملية على حساب الفقراء والمستضعفين. 

وبحسب تقييمات أمريكيّة، فإنّ «المهدويةّ ليست مجرد عقيدة، بل أصبحت 

رمزاً للتمردّ الشيعي في الخطاب الأمريكي بعد ٢٠٠٣»[١]. كانت المهدوية عقيدةً 

الخطاب  للتمردّ في  رمزٍ  إلى  التي حوّلتها  السياسيّة هي  السياقات  لكن  سلميةً، 

الغربي، ممّا يبرز القوّة التأويليّة للسلطة، كما لو أنّ «الشرق لا يسُمح له أن يُمثِّل 

د له هويتّه»[٢].  نفسه؛ فالغرب هو من ينُتِج له تمثيله، ويحُدِّ

قال  فلو  أنفسهم.  عن  التعبير  من  المسلمين  حرمان  محاولة  يعني  وهذا 

جهازه  خلال  ومن  لسانهم  على  يقول  الغرب  فإنّ  العدل،  ننتظر  إننّا  المسلمون 

الثقافيةّ  الهيمنة  إلى  يحيل  ممّا  الإرهاب)،  ممارسة  (نريد  الضخم:  الإعلامي 

للغرب. باتت المهدويةّ تستعمل أداةً لإدانة أيّ تحركٍّ، وعدّه تهديدًا وجوديًّا، حتى 

لو كان دفاعيًّا[٣]. مماّ يعكس سعياً لإفراغ العقيدة الإسلاميّة من معناها، وتحويلها 

إلى أداة تخويف.

[١] Nadi hashimi, Islam and the Arab Awakening, p.٩٧. 

[٢]  إدوارد سعيد، الاستشراق، ص٢١.

[٣] Cole, Juan: Sacred Space and Holy War: �e Politics, Culture and History 

of Shi’ite Islam. I.B. Tauris, London, ٢٠٠٢, p١٧٨.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٥٥

يرى (ولفريد مادلونغ) أنّ الاعتقاد بالمهدي لم يكن جزءًا من العقيدة السنيةّ 

الأساسيّة، وأنّ بعض الفقهاء السنّة رفضوه تمامًا لعدم التواتر، ويعُدّ تطوّرًا لاحقًا. 

وهو هنا ربما يشير إلى (ابن خلدون). لكن فاته أنّ روايات المهدي متواترة فعليًا، 

٢٧ أسماء  أورود  حيث  حسين)  الخضر  (محمد  الأسبق  الأزهر  شيخ  أكّد  كما 

إنّ أكثرها صحيح. ولو صحّ منها حديثٌ  صحابيًّا رووا أحاديث المهدي، وقال 

المنكرين  بعض  «يقول  وقال:  المهدي.  في  بتواترها  بالحكم  كفيل  فهو  واحدٌ 

الشيعة، لا محالة. ويرد  إنّ هذه الأحاديث من وضع  لأحاديث المهدي جملة: 

هذا: بأنّ هذه الأحاديث مرويةٌ بأسانيدها، ومنها ما تقصّينا رجال سنده فوجدناهم 

عُرفوا بالعدالة والضبط، ولم يتهمه أحدٌ من رجال التعديل والتجريح بتشيّعٍ مع 

شهرة نقدهم للرجال»[١].

وما قاله (مادلونغ) عن المهدويةّ كرّره غيره مثل (عبد العزيز ساشدينا) الذي 

يعدّ «بعض الروايات المهدويةّ تبدو مختلقَةً في القرن الثالث الهجري لأغراضٍ 

سياسيّة»[٢]. وهذه محاولات لإضعاف العقيدة المهدويةّ. من الممكن أن تكون 

هناك بعض الروايات ضعيفة، غير أنّ ذلك لا يؤثرّ في تواترها لدى السنّة والشيعة 

النبيّ  عن  وصدورها  وموثوقيتها  أكثرها  صحّة  في  للتشكيك  مجال  ولا  معًا، 

(صلوات الله عليه وعلى آله)، كما قال الشوكاني، والآبري السجزي، والبرزنجي، 

والسفاريني، والقنوجي، وغيرهم[٣]. 

تبقى المهدويةّ عقيدةً ثابتةً مثل سائر الأصول الاعتقاديةّ. فهي جزءٌ من عقيدة 

الإمامة في القرآن والسنّة، التي من دونها تضيع رسالة الوحي نهائيًّا. إنّ الإمام في 

الإسلام امتدادٌ لخطّ النبوّة وهو حامل الرسالة بعد النبيّ . فهو كما قال النبّي 

[١]  محمد خضر حسين، موسوعة الأعمال الكاملة، ج١، ص١٦٨-١٧٠.

[٢] Sachedina: Abdulaziz A .Islamic Messianism :�e Idea of the Mahdi in 

Twelver Shi‹ism ,pp١-١٠ .

[٣]-العباد، عبد المحسن، عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر، ص١٣٢.



۳٥٦

أمّةٍ إلى مرجعيّةٍ دينيّةٍ وسياسيةّ. فهي  أيةّ  «يبيّن لأمتي ما اختلفوا فيه»[١]. تحتاج 

ضرورةٌ نظريةٌّ وواقعيّة. وهذا ينطبق على الإسلام الذي حدّد تلك المرجعيّة.

الطائفيّة والمذهبيّة. فهي ذات  تتجاوز  الكوني  للعدل  تقدّم المهدويةّ رؤيةً 

طابعٍ عالمي، كما هو الإسلام الذي تعبرّ عنه وتعكسه في الواقع المتحركّ، وهذا 

فكرةً  المهدوية  ليست  المشتركة.  الإنسانيّة  جذورها  إلى  المهدويةّ  يعيد  بذاته 

في  مختلفةٍ  بعنواناتٍ  حاضرةٌ  إنهّا  بل  الإسلام،  على  حكراً  ليست  وهي  شيعيًةً، 

الأديان والإيديولوجيّات الأخرى.

أراد الاستشراق قلب المهدويةّ إلى مجرد إيديولوجيا، وسحب صفة العقيدة 

تقوية  مقابل  في  المهدويةّ  العقيدة  إضعاف  أجل  من  تمثلاّت،  إنتاج  عبر  منها 

كلّ  عقيدة  المهدويةّ  واستمرت  فشلت  المحاولة  تلك  لكن  المسيانيّة.  العقيدة 

الشيعة، وجزءٍ كبيرٍ من أهل السنّة، رغم محاولات إخفائها وطمسها.

تعُيد   (decolonial) استعماريةّ  بعد  الما  المقاومة  أنّ  ملاحظة  المهم  من 

يتُيح  ممّا  والفضيلة؛  والحريةّ  العدالة  في  القيمي  بعُدها  إلى  السياسيةّ  المهدويةّ 

فهمًا أعمق للصراع التاريخي بين الإسلام وخصومه. ليست المهدويةّ بدعة، بل 

هي حقيقةٌ قرآنيّةٌ أشارت إليها آياتٌ كثيرةٌ مثل: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ 

الْمُشرْكُِونَ﴾ [التوبة: ٣٣]. و﴿وَعَدَ  وَلَوْ كَرهَِ  ينِ كُلِّهِ  الدِّ لِيُظْهِرهَُ عَلىَ  الْحَقِّ  وَدِينِ 

الِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فيِ الأْرَْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ  اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلوُا الصَّ

لَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ  الَّذِينَ مِن قَبْلهِِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتضىََٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّ

الْفَاسِقُونَ﴾ هُمُ  فَأوُلَٰئِكَ  لِكَ  ذَٰ بَعْدَ  كَفَرَ  وَمَن  شَيْئًاۚ  بِي  يُشرْكُِونَ  لاَ  يَعْبُدُوننَِي  أمَْنًاۚ 

[النور: ٥٥]. فهذه الآيات تتحدّث عن مرحلةٍ تاريخيّةٍ لاحقةٍ، إذ إنّ الإسلام لم 

يعمّ، ولم يصبح قائدًا للحياة وموجّهًا للرؤية في العالم كله حتى اليوم. والإمام 

[١]  عن أنس بن مالك، أن النبي (صلىّ الله عليه وآله وسلم)، قال لعليّ: «أنت تبيّن لأمتي ما 

اختلفوا فيه من بعدي». قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه». 

الحاكم النيسابوري، المستدركَ على الصحيحين، ج٤، ص٩٠، ح٤٦٧٨.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٥۷

المهدي هو العنوان الكبير لتلك المرحلة ومن دونه لا تتحقّق.

(المهدويةّ  أنّ  فكرة  تدحض  المهدويةّ  للعقيدة  التاريخيّة،  الاستمراريةّ  إنّ 

الجديدة) اختراع. وهذا يؤكّد الشرعيّة الذاتية للخطّ الإسلامي، ومقولة الإمامة في 

مواجهة الاستشراق وأتباعه من الحداثيين.

المماثلة بين المهدي والمسيا - ٨

يجادل مفسرّون إنجيليّون معاصرون من مستشرقين وقساوسة بأنّ المهدي 

فهم  المسيحيةّ.  العقيدة  في  المسيح  عدو  أو  الدجّال،  هو  الإسلام  في  المنتظرَ 

يفّسرون النبوءات الإسلاميّة حول المهدي، مثل قيادته جيشًا إسلاميًّا وإقامته 

دولة عالميّة، بأنهّا تتوافق مع (الأوصاف الكتابيّة للدجّال). وتأتي هذه الفكرة بسبب 

رهاب الإسلام، أو الإسلاموفوبيا، وتستند إلى رؤيةٍ سلبيّةٍ للنبوءات الإسلاميّة، يتم 

فيها تشويه الإمام المهدي وتحويله من شخصيّةٍ خلاصيّةٍ في الإسلام إلى شخصيّةٍ 

شريرةٍ في العقيدة الكنسيةّ.

الشخصيّات  إلى  ينُظر  حيث  العقائد،  بين  خلط  من  الفكرة  هذه  نشأت 

الخلاصيّة في الديانات الأخرى من منظور العقيدة الكنسيةّ. لكن الأحاديث النبويةّ 

الصحيحة في الإطار الإسلامي تميّز بوضوحٍ بين المهدي والدجّال. فالأحاديث 

تصف المهدي بأنهّ الإمام الأخير الذي يصلي خلفه المسيح، بينما تصف الدجال 

والمسيح  الإمام  يقود  الإسلاميّة  النصوص  وفي  ومخادعة.  شريرةٌ  شخصيّةٌ  بأنهّ 

والدجّال  وعيسى  المهدي  بين  التمايز  وهذا  وهزيمته.  الدجال  لقتال  المؤمنين 

ويمثلّ  الخير،  يمثلاّن  وعيسى  المهدي  وأنّ  مختلفة،  شخصيّاتٌ  أنهّم  يوضح 

الدجّال الشر.

أن  بعد  أنّ المهدي سيملأ الأرض عدلاً وقسطاً  النصوص الإسلامية  تؤكّد 

الدجّال الذي  تتناقض تمامًا مع دور المسيح  مُلئت جورًا وظلمًا. وهذه المهمة 



۳٥۸

الألوهيةّ.  ثم  النبوّة،  ويدّعي  والشعوذة،  السحر  ويستعمل  والشر،  بالفتنة  يأتي 

الكنيسة؛  للمسيح لدى  الألوهيّة  نسبة  للدجّال تماثل  نسبتها  أو  الألوهيّة  وادّعاء 

ممّا يسهّل وقوعهم في شرك الدجّال. ولعلّ الأمر كان محسوباً منذ البداية عندما 

نسب بولس والكهنة الألوهيّة للمسيح ابن مريم.

 ورغم هذه الاختلافات الجوهريةّ، يطرح مستشرقون إنجيليوّن فكرة المماثلة 

بين الإمام المهدي والمسيا (الدجّال). وهم لا يسمون الإمام بالملك اليهودي، 

ولا السامري، ولا المسيا اليهودي، بل (عدو المسيح Antichrist)، و(الدجّال). 

وهذا مفهومٌ في واقع التحالف اليهودي النصراني في الغرب خاصّة، وفي العالم 

كلهّ عامة. 

Joel) ريتشاردسون  جويل  مثل  الإنجيليين  المستشرقين  لدى  نجد 

نهاية  نبوءات  أمريكيٌّ في  إنجيليٌّ  وباحثٌ مسيحيٌّ  كاتبٌ  ـ وهو   (Richardson

الأزمنة أو الاسخاتولوجيا، ومؤلفّ عدة كتب حول الشرق الأوسط والإسلام ـ آراءً 

تربط بين الإمام المهدي وبين عدو المسيح، أو الدجّال الموصوف في الكتاب 

المقدّس. 

يدّعي ريتشاردسون أنّ المهدي ليس منقذًا إلهيًّا، بل هو الشخصيّة الشريرة 

الرئيسة التي ستظهر في آخر الزمان لتفرض نظامًا عالميًّا إسلاميًّا قمعيًّا، يحارب 

الرأي  الحقيقي. وهذا  يد يسوع المسيح  يهُزم على  أن  قبل  المسيحيين واليهود، 

التقليديةّ عن  الفكرة  يرفض  الكتابيّة، حيث  للنبوءات  التشاؤمي  تفسيره  جزءٌ من 

(إمبراطوريةّ  ذلك  من  بدلاً  ويقترح  إحياؤها)،  المعُاد  الرومانيّة  (الإمبراطوريةّ 

إسلاميةّ مُعاد إحياؤها) أساسًا لمملكة الدجّال[١].

[١] Richardson, Joel: �e Islamic Antichrist: �e Shocking Truth about the Real 

Nature of the Beast. WND Books, ٢٠٠٩ (originally published as Antichrist: Is-

lam’s Awaited Messiah, ٢٠٠٦); available on Amazon, Goodreads, and Google 

Books.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٥۹

(ضدّ  الكتابي  الدجّال  بالضبط  هو  المهدي  الإمام  أنّ  ريتشاردسون  يزعم 

والسلطة  المفاجئ،  الظهور  في  يتطابقان  الوصفين  إنّ  يقول  حيث  المسيح)، 

العالميّة، والحرب على إسرائيل، والدولة العالميّة[١]. تحوّل (المسيح الإسلامي) 

الروايات  في  المهدي  يساعد  مريم  ابن  عيسى  لأنّ  كاذب)؛  (نبيٍّ  إلى  عنده 

ويقتل  والتثليث،  الصلب  عقيدة  هي  كما  الكنيسة  أخطاء  ويصحّح  الإسلاميّة، 

المسيا اليهودي، ويدعو العالم إلى الإسلام، وهذا كلهّ ضدّ المعتقدات الكنسيةّ 

الموروثة عن بولس والكهنة المؤسسين، وضد تبنّي الكنسية البروتستانتية المعتقد 

اليهودي بخصوص أحداث نهاية الأزمنة. 

تفُرض  عالميّة،  إسلاميّةً  مملكةً  سيقيم  الإمام  إنّ  (ريتشاردسون)  يقول 

بالجهاد، وتذُبح فيها المقاومة النصرانيةّ. وهذا يتطابق، في ظنّه، مع ما نجده في 

سفر الرؤيا: «وأعُْطِي أن يصنع حرباً مع القديسين ويغلبهم، وأعُطي سلطاناً على 

ليست  الذين  الساكنين على الأرض،  له جميع  وأمّة. فسيسجد  قبيلةٍ ولسانٍ  كلّ 

أسماؤهم مكتوبةً منذ تأسيس العالم في سفر حياة الخروف الذي ذبح»[٢]. إنهّ يرى 

أنّ المهدي هو زعيم الثورة العالميّة التى سيكون عليها النظام العالمى الجديد، 

والذي سيكون أساسها دين الإسلام، و»هذا إنكارٌ مباشرٌ لإله الكتاب المقدّس 

وابنه يسوع»[٣]. 

بحسب  الحقيقي  يسوع  يد  يهُزم على  النهاية،  المهدي، في  أنّ  يعتقد  لكنه 

ثبتتها  كما  القصة  يقلب  فهو  هرمجدون.  معركة  في  الإنجيلي،  الكنسي  التصوّر 

حقيقيًّا،  مسيحًا  والدجّال  دجّالاً،  مسيحًا  المهدي  ليصبح  الإسلاميّة،  النصوص 

[١] Richardson, Joel. “�e Islamic Antichrist - Examining Islam’s Role in the 

End Times” (-٨٫٥hour video course, Sessions ٣–٥ compare the Mahdi to the 

Beast). i٢ Ministries, https://resources.i٢ministries.org/products/the-islamic-

antichrist-examining-islams-role-in-the-end-times. 

[٢]  الرؤيا، (الكتاب المقدّس، طبعة قياسيّة)، ١٣: ٧-٨.

[٣]  جويل ريتشاردسون، الدجّال الإسلامي، الفصل٤، ص٨٩-١١٢. وهو يقارن بين حديث 

مسلم، رقم ٢٩٣٣ عن الدجّال، ودانيال ٩:٢٧ في الكتاب المقدّس.



۳٦۰

والمسيح نبيًّا كاذباً!

لم تختلف نظر المستشرق والقس الأمريكي للإسلام عن نظرة الاستشراق 

التقليدي عامة، فالنبيّ الخاتم  ليس نبيًّا، والقرآن ليس وحيًّا، والمهدي ليس 

إمامًا مخلصًّا. بل إنّ الإسلام في تلك الرؤية قوةٌ شريرةٌ رئيسةٌ في نهاية الأزمنة. 

الدولة  ونتنظيم  القاعدة  تنظيم  مثل  السلفية  الجماعات  بصعود  يستشهد  وهو 

 ، المهدي  ظهور  قرب  عن  خاصّة،  الشيعة  المسلمين،  وحديث  (داعش)، 

ويحذّر من أنّ هذا ليس بعيدًا، ويشُجّع على أهميّة فهم الإسلام من أجل إنجاح 

العمل التبشيري الكنسي. 

ولا غرابة أن يجد هذا الموقف في الدوائر الإنجيليّة قبولاً واسعًا، رغم أنهّ 

في  ومبالغاتٍ  إسلاموفوبيّةً  دعايةً  بوصفه  الانتقاد  إلى  أخرى  مواقع  في  تعرضّ 

إسقاط نصوصٍ دينيّةٍ كنسيّة على الواقع، وتجاهلاً للاختلافات الجوهريةّ والعميقة 

الخروج  المهدي في  يسبق  الدجّال  أنّ  لحقيقة  وإهمالاً  والدجّال،  المهدي  بين 

والظهور من وجهة نظرٍ إسلاميةّ. 

MacArthur)، وهو قسٌّ ومستشرقٌ إنجيليّ  John) ويصف جون ماك آرثر

ويفرض  بالشرّ،  ودجّال؛ لأنهّ سيأتي  المسيح  بأنهّ عدو  المهدي  الإمام  أمريكي، 

نظامًا عالميًّا إسلاميًّا، مقارناً بوصف الكتاب المقدّس للدجّال  في رؤيا يوحنّا[١].

يقول ماك آرثر إنّ وصف المهدي هو بالضبط وصف المسيا الدجّال الكتابي، 

الرؤيا. ويضيف: «سيكون المهدي شخصيّةً مسيانيّةً. سيكون  الوحش في سفر 

من نسل محمّد. سيكون قائدًا لا مثيل له. سيخرج من أزمة اضطراب. سيُسيطر 

على العالم. سيؤُسس نظامًا عالميًّا جديدًا. سيدمر كلّ من يقاومه. سيغزو دولاً 

عديدة. سيعقد معاهدة سلامٍ مع اليهود لمدة سبع سنوات. سيغزو إسرائيل ويذبح 

سنوات،  سبع  سيحكم  القدس.  في  الإسلامي  للعالم  مقرًّا  سيؤسّس  اليهود. 

[١] ظ، محاضراته عن (الدجّال الإسلامي) بوصفه (ضد المسيح)، فيديو على يوتيوب، ٢٠٢٥. 



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٦۱

ويؤسّس الإسلام دينًا واحدًا. سيأتي على حصانٍ أبيض بقوةٍ خارقة. سيحبهّ جميع 

سكّان الأرض. إذا بدا هذا مألوفاً، فهذا وصفٌ دقيقٌ للمسيح الدجّال في الكتاب 

هو  المقدّس  الكتاب  الدجّال في  المسيح   - بخطوة  بالتأكيد، خطوة   - المقدّس 

المسيح  هو   ٦ يوحنا  رؤيا  الأبيض في  الحصان  الراكب على  أنّ  نعلم  مهديهم. 

أقدم لكم كلّ هذا؟ لأنّ  الآية لوصف مهديهم. لماذا  الدجّال؛ يستخدمون هذه 

وصف المهدي هو بالضبط وصف المسيح الدجّال في الكتاب المقدّس، الوحش 

المذكور في رؤيا يوحنا ١٣؛ وإذا بحثت في أيّ نوعٍ من الدراسة، ستجد أنّ جميع 

التفاصيل تتطابق تمامًا. المسيح الدجّال في الكتاب المقدّس هو منقذ الإسلام 

هو  «يسوعنا  ويضيف:  عالميّة».  إسلاميّةً  مملكةً  يؤسّس  الذي  العالم،  وفاتح 

عدوهم؛ عدونا هو مخلصّهم. إنهّا خدعةٌ شيطانيّةٌ معكوسةٌ تمامًا». وبخصوص 

الروايات الإسلاميّة حول قتل المسيح بن مريم للدجّال يقول: «سيحارب يسوع 

أنّ يسوع  الحقيقة هي  الأبد.  الكاذب ويقتله، ويقيم الإسلام إلى  المسلم يسوع 

الحقيقي سيدمّر المسيح الدجّال والنبيّ الكذّاب، ويقيم مملكته إلى الأبد. هذه 

هي خدعة الشيطان الكاملة، سيطرة العالم الإسلامي»[١].

ويتفق بعض الكتاب السنّة والمستشرقين الإنجيليين في المماثلة بين الإمام 

المدونات  تصوّره  المهدي كما  الإمام  ويقولون عن  الدجّال،  المهدي والمسيح 

الصفات  في  تشابهاتٌ  أنهّ  يزعمون  ما  على  ويعتمدون  الدجّال،  هو  إنهّ  الشيعيّة 

بين المهدي والمشيح المنتظر عند اليهود أو الدجّال في الكتاب المقدّس. وهذا 

الادعاء يسُتعمل غالبًا للنقد الطائفي أو التبشيري، ولا شك في أنهّ غير مقبولٍ لدى 

علماء الشيعة وحتى كثير من علماء أهل السنّة. 

الكبير بين  التشابه  كرّر مقولة  الجميلي.  الله  يدعي عبد  والمثال هو كاتب 

الدجّال   يعُدّ  الذي  المنتظر  اليهود  ومسيح  الشيعة  عند  المهدي  الإمام  صفات 

Antichrist، أي عدو المسيح ابن مريم أو يسوع في بعض التفسيرات المسيحيّة. 

[١] https://www.gty.org/sermons/٤١-٦٦/the-grim-reality-of-the-last-days.



۳٦۲

يقول: «المتأمّل لصفات المسيح المنتظرَ عند اليهود، وصفات المهدي المنتظرَ 

موسوعة  في  برواياتٍ  ويستشهد  كبيراً»[١].  تشابهًا  هناك  أنّ  يجد  الرافضة،  عند 

الشيعة  جمع  مثل:  القديم[٣]،  العهد  في  حزقيال  بسفر  مقارنةً  الأنوار)[٢]،  (بحار 

والقوة  الموتى،  وإحياء  القدس،  اليهود في  عنده، جمع  يشبه  الذي  الكوفة،  في 

الجسديةّ الخارقة لأتباع المهدي.

الإسلاميّة،  النصوص  مع  الواضح  للتعارض  ذكره،  ما  في  مماثلةٌ  توجد  لا 

فالمهدي يحارب الدجّال[٤]، ويصليّ خلفه عيسى في المصادر السنيّة نفسها[٥]. 

ولو لم يكن المهدي مختلفًا عن الدجال، فكيف يصليّ خلفه المسيح؟ إنهّ ادّعاءٌ 

يخلط بين الشخصيتين. أما الحكم ٧ سنوات، فرواية ضعيفة. وإذا صحت فإنّ 

الصادق  الإمام  عن  رواية  في  كما  سنةً  سبعين  العدد  ليصبح  بعشر  تكون  السَنة 

عندما سُئل عن مدة ملك القائم، فقال (عليه السّلام): «سبع سنين، تطول له الأيام 

حتى تكون السنة من سنيهّ مقدار عشر سنين من سنيكّم، فيكون سنو ملكه سبعين 

إنّ مدّة حكمه  التي تقول  الرويات  سنة من سنيكّم هذه»[٦]. وبشكل عام أغلب 

أقل من عشر سنواتٍ رواياتٌ ضعيفةٌ، والروايات التي تقول إنّ مدّة حكمه تصل 

إلى تسعة عشر سنةً أو سبعين سنةً أو ثلاثمئة سنة وتسعًا، شيعيّة[٧]؛ لأنّ أقل من 

عشر سنوات لا يمكن فيها تحقيق مشروعه في تغيير الواقع جذريًّا نحو العدالة 

وعدد  الإمام.  ويقودها  الإسلام،  يحكمها  واحدةً  دولةً  ليكون  كله  العالم  وفتح 

هذه السنوات يختلف عن سنوات حكم المسيح لدى النصارى أو المشيح لدى 

[١]  الجميلي، عبد الله، المهدي المنتظر عند الشيعة هو المسيح الدجال، ص ٤٥-٦٧. 

[٢]  المجلسي، محمد باقر،  بحار الأنوار، ج٥٢، ص٢٩١ و٣٣٧.

[٣] حزقيال، الإصحاح ٣٧.

[٤] البخاري، محمد بن إسماعيل، ح٧١٢٧.

[٥]  الألباني: السلسلة الصحيحة، ح٢٢٩٣.

[٦]  الطوسي: الغَيبة، ص٢٨٣.

.٢٨٤ [٧]   الغَيبة، م. ن، ص٢٨٣



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٦۳

اليهود. فاليهود يتحدّثون عن عدة شهور فحسب، هي مدّة حكم ملكهم. ولدى 

النصارى، يتحدّث سفر الرؤيا عن المملكة الألفية، أي حكم الألف عام، ويقول: 

الثاني  للموت  ليس  هؤلاء  الأولى؛  القيامة  في  نصيبٌ  له  من  ومقدّسٌ  «مباركٌ 

سلطان عليهم، بل سيكونون كهنة لله والمسيح، وسيملكون معه ألف سنة»[١].

أما حديث أن (لا مهدي إلاّ عيسى) فهو حديث ضعيف. ومن الواضح أنّ 

ادّعاء أنّ المهدي هو الدجّال طائفيّةٌ مذهبيّةٌ عندما يتعلقّ ببعض الكتاّب  دوافع 

السنّة، ودينيّةٌ أيديولوجيّةٌ عندما يتعلقّ الأمر بالمستشرقين الإنجيليين. 

إنّ المسيا اليهودي أو الدجّال الحقيقي هو (ضد المسيح)، وهو الذي يصور 

رمزاً  بوصفه  البحر،  من  يخرج  الذي  والقائد  بالوحش[٢]،  المقدّس  الكتاب  في 

للشعوب، ويحكم ٤٢ شهراً، أي ٣٫٥ سنوات، لكن (ماك آرثر) يربطها بالسبع 

سنوات الكلية. ويعُبد كإله، ويفرض نظامًا عالميًّا وعلامة الوحش ٦٦٦. يحارب 

النصارى، ويقُيم مملكة شريرة قبل هزيمته على يد المسيح ابن مريم.

النبيّ  نسل  من    فالإمام  والدجّال؛  المهدي  شخصيّة  بين  تشابه  لا 

نسل  من  أنهّ  والبروتستنت  اليهود  أتباعه  يدّعي  اليهودي  والمسيح    الخاتم 

داوود. والمهدي يظهر في مكة، والدجّال يخرج من البحر عندهم. والمهدي رجلٌ 

والخُلق.  الخَلق  وسيء  وقصير  أعور  والدجّال  الشكل،  وجميل  الصفات  كامل 

والإمام وريث الأنبياء، والدجّال رفيق الشيطان. والمهدي يتبعه المسيح، والدجّال 

 : عن رسول الله  يقاتل المسيح. وفي بعض النصوص عن الإمام الرضا

 : فصلىّ خلفه، وقال  إذا خرج المهدي من ولدي نزل عيسى بن مريم»

إنّ الإسلام بدأ غريبًا، وسيعود غريبًا، فطوبى للغرباء، قيل: يا رسول الله ثم يكون 

[١]   الرؤيا ٢٠: ٦-٧.

[٢]   رؤيا ١٣: ١-١٠.



۳٦٤

ماذا؟ قال : ثم يرجع الحقّ إلى أهله»[١].

والدجّال أيضًا لا يحي الموتى، وإنّما يدّعي قتل شخصٍ، ثم إحياءه. وعندما 

يريد قتله مرةً ثانيةً لا يستطيع[٢]، مماّ يدلّ على أنّ ما قام به كان مجرد خدعة، وأنّ 

الحياة الحقيقية هي من عند الله وحده. 

أمّا القوة الجسديةّ الخارقة فهي خاصّة بالإمام وشيعته[٣]، ولا نصيب للدجال 

منها. فمن الواضح تلبّس الدجّال بصفات الأنبياء والأولياء لتبرير دجله، وكسب 

واستعمال  النبوّة،  ادّعاء  يحاول  المسيا  هذا  أنّ  يعني  وهذا  لهم.  الناس  تصديق 

السحر لإقناع الناس بنبوّته، وأنهّ المسيح الحقيقي لكنّه يفشل في النهاية، ويقتله 

المسيح بن مريم نفسه. 

اليهوديةّ،  والمسيانيّة  الإسلاميّة  المهدويةّ  بين  حقيقيّةٌ  تشابهاتٌ  توجد  لا 

بين  صِدام  ولا  العلوم.  وبعض  والدجل  السحر  يستعمل  مخادع  مجرد  فالمسيا 

الإمام المهدي والنبيّ عيسى بن مريم، بل تعاون وإقرار من المسيح بقيادة الإمام. 

يقول ماك آرثر: «في النهاية، سيقول أحدهم: (أنا يسوع). وسيقول آخر: (أنا 

يسوع). من ستصدق؟ هذا مجرد شكلٍ واحدٍ من هذا الخداع الذي سيظهر في 

السلسلة  الدين،  ناصر  محمد  الألباني،   .٥٩ ص   ،٥٣ ج  الأنوار،  بحار  المجلسي:   [١]

الصحيحة، ح ٢٢٩٣.

[٢]  البخاري، محمد بن إسماعيل، ح ١٨٨٢، ومسلم، ح ٢٩٣٨.

قوة  سيعُطون  المؤمنين  فإنّ   ، المهدي  الإمام  يقوم  عندما  فإنهّ  الروايات،  بحسب   [٣]

المعنويةّ  قوتهم  وزيادة  العاهات  إزالة  أيضًا  سيشمل  التحوّل  وهذا  هائلة.  وروحية  جسديةّ 

قوة  المؤمن  «يعطي  إيمانهم:  باكتمال  وسيشعرون  تحملاً،  وأكثر  أقوى  ليكونوا  وشجاعتهم، 

أربعين رجلاً»، و«يؤيدّه الله بملائكته ويعصم أنصاره»، و«كأنّي بأصحاب القائم وقد أحاطوا 

بما بين الخافقين فليس من شيء إلاّ وهو مطيع لهم، حتى سباع الأرض، وسباع الطير يطلب 

رضاهم في كلّ شيء، حتى تفخر الأرض على الأرض وتقول مرّ بي اليوم رجلٌ من أصحاب 

الله  فعندها يجمع  قائمنا،  القائم». و«..إنكّم مؤمنون ولكن لا تكملون إيمانكم حتى يخرج 

المهدي  بالامام  الاعتقاد  حقيقة  يعقوب،  حسين  أحمد  كاملين».  مؤمنين  فتكونوا  أحلامكم 

المنتظرَ، ج١، ص٢٤٤. 



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٦٥

أنّ  الناس. هناك عالمٌ كاملٌ من المسلمين يعتقدون  النهاية، وحتى الآن، يخدع 

من  هناك عالمٌ  تغتروّا).  (لا  الحقيقي.  يسوع  يرفضون  وبالتالي  ليس هو،  يسوع 

المسلمين مُخدوعين بشأن شخص يسوع المسيح. لا يُمكنك قبول ذلك بالقول: 

(أليس هذا رائعًا، إنهّم يحُبون يسوع؟)، فهم لا يحُبونه. أيُّ يسوعٍ آخر غير يسوع 

الحقيقي ليس يسوع، وإذا عبدتَ غير يسوع الحقيقي، فأنتَ ملعون». 

وهو بذلك يمهّد لإنكار المسيح الحقيقي عيسى بن مرم الذي لم يدّع أبدًا 

يدعو  المقابل  وفي  إليهم،  الله  ورسول  إسرائيل  بني  أنبياء  آخر  وكان  الربوبيّة، 

الناس إلى اتباع الدجّال عند ظهوره؛ لأنهّ هو من سيدّعي الربوبيّة، ويدعو الناس 

اليهود  مع  خاصّة،  منهم  والبروتستانت  عامة،  النصارى  يتحّد  وهنا  عبادته.  إلى 

في تشخيصهم الخاطئ لشخصيّة المسيح، بل قلب الصورة ليصبح الدجّال هو 

أو  كاذبٍ  نبيٍّ  يتحوّل عيسى إلى  بينما  الدجّال،  الحقيقي والمهدي هو  المسيح 

مجرد شخص خيالي. وهذا سيمثلّ امتدادًا لواقع الحال حيث يسير الطرفان اليوم 

معًا في الخط السياسي والإيديولوجي نفسه. 

خاتمة

التقليدي بقدر ما كان تواصلا  لم يقطع الاستشراق الجديد مع الاستشراق 

معه وإضافة لعناصر جديدةٍ تكرسّ كراهيّته للإسلام. وافتعال الصِدام مع معتقداته 

نصارى،  أم  يهودًا  الجدد  المستشرقون  كان  المهدويةّ. وسواء  العقيدة  سيّما  ولا 

عن  يتحدّثون  وهم  المهدويةّ.  والأطروحة  للإسلام  كبيراً  عداء  يبدون  فإنهّم 

(الإرهاب الإسلامي). ولا يقصدون بذلك فقط الجماعات السلفيّة التي صنعوها 

لهذا الغرض. 

الدراسات  الصهيونيّة،  الإيديولوجيا  تتبنّى  التي  المتحّدة،  الولايات  تخُضع 

دراساتٍ  لأية  مكان  ولا  الإيديولوجيّة.  ورؤيتها  لسياساتها  الجديدة  الاستشراقيّة 

الخطر  أنّ  يشعرون  فهم  خاصّ.  نحوٍ  على  والتشيعّ  الإسلام  بخصوص  علميّةٍ 



۳٦٦

النضاليةّ،  نسخته  في  الإسلام  من  يأتي  للعالم  السياسية  زعامتهم  على  الحقيقي 

وليس من أيةّ قوى أخرى. 

بينما  دجّالاً.  مسيحًا  المهدي  الإمام  تصوير  الجديد على  الاستشراق  عمل 

جعل من المسيا اليهودي مسيحًا حقيقيًّا. وهذه الصورة المقلوبة تريد إبعاد الناس 

سواء كانوا مسلمين أو غير مسلمين عن الإمام المهدي عند ظهوره والمسيح ابن 

عند عودته، وربط الناس بالمسيا اليهودي والادعاء بأنهّ هو المسيح الحقيقي بما 

أنهّ سيدّعي الربوبيةّ في النهاية.

غير أنّ الإسلام وضّح الصورة الحقيقيّة لشخصيّاتٍ آخر الزمان، وحذّر من 

المسيا اليهودي وأكد أنهّ هو الدجّال، وقدّم صورةً عن شكله وأفعاله وادّعاءاته، 

وحذّر من تصديقه وأتباعه. وفي المقابل رسم للإمام المهدي صورةً حسيّةً في 

شكله وأخلاقه وعلمه ومعارفه وقدراته حتى لا يضيع المؤمنون البوصلة، ويذهبون 

 للإمام  البيت  إلى تكذيبه عند ظهوره. وهذه الصورة كما قدّمها أئمةّ أهل 

المهدي خاصّة لا نجدها في المصادر السنيّة، ممّا يمثلّ مشكلةً في تشخيصه لدى 

عامّة الناس في الوقت المناسب.

لتشويه صورة الإسلام  تبذل ما وسعها  الغربيّة والصهيونيّة  القوى  أنّ  ورغم 

كتاّب  من  وأتباعهم  الجديد  الاستشراق  جماعات  خلال  من  المنتظر،  وإمامه 

ومؤرخّين وسياسيين وإعلاميين، إلاّ أنّ الوعي بأحقيّة هذا الدين يتوسع ين الناس، 

ويدرك كثيٌر منهم أنّ الحقيقة الدينيّة لا يمكن أن تمثلّها تلك القوى التي تمارس 

التضليل، وترتكب المجازر في مناطق متعددةٍ من العالم.



�µ ���
����� � ����¬�� ��� é¤۳٦۷

المصادر والمراجع

أوّلاً: المراجع العربيّة

أحمد حسين يعقوب، حقيقة الاعتقاد بالإمام المهدي المنتظر، دار الملاك للطباعة . ١
والنشر والتوزيع، بيروت، ٢٠٠٠.

بيروت، . ٢ للملايين،  العلم  دار  ديب،  أبو  كمال  ترجمة  الاستشراق،  سعيد،  إدوارد 
.١٩٨١

بركات . ٣ أحمد  ترجمة:  الصهيونية،  المصطلحات  معجم  تلمي،  ومناحم  أفرايم 
العجرمي، دار الجليل للنشر والدراسات والأبحاث، عمّان، ط١، ١٩٨٧.

ناشرون، . ٤  - للعلوم  العربية  الدار  الجديد،  العالمي  النظام  إيبرسون،  رالف  أنتوني 
بيروت، ٢٠٢٢.

الشرق . ٥ الشيوعي إلى  الشرق  الجديد والإسلام: من  تيار الاستشراق  أوليفييه موس، 
الإسلامي، مكتبة الاسكندرية، الاسكندرية، مصر، ٢٠١٠.

إيمانويل سيفان، قدسية القدس في الإسلام، من خلال بحث زياد أبو زياد: المسجد . ٦
الأقصى في الإعلام الإسرائيلي، بحث مقدّم إلى مركز الأبحاث الإسلامية، ضمن الأساطير 

السياسية العربيةّ، عم عوفيد، تل أبيب، ١٩٨٨. 
البخاري،  محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، دار طوق النجاة، بيروت، ١٤٢٢ هـ. . ٧
الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى، سنن الترمذي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، . ٨

.١٩٩٨
الجميلي، عبد الله، المهدي المنتظر عند الشيعة هو المسيح الدجّال، دار الإيمان، . ٩

الإسكندريةّ، ٢٠٠٥.
الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله، المستدركَ على الصحيحين، . ١٠

دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٢.
حزقيال: الإصحاح ٣٧ (الكتاب المقدّس، طبعة قياسيّة).. ١١
الرؤيا ١٣: ٧-٨ (الكتاب المقدّس، طبعة قياسيّة).. ١٢
العالميّة، . ١٣ الرسالة  دار  داود،  أبي  سنن  الأزدي،  الأشعث  بن  سليمان  السجستاني، 

دمشق، ٢٠٠٩.
الطوسي، محمد بن الحسن، الغيبة، دار المعارف الإسلاميّة، قم، ١٤١١ هـ.. ١٤
العباد، عبد المحسن بن حمد، عقيدة أهل السنّة والأثر في المهدي المنتظر، مكتبة . ١٥

السنّة، القاهرة، ٢٠٠٠.
الكوراني، علي العاملي، معجم أحاديث الإمام المهدي، مؤسّسة المعارف الإسلاميّة، . ١٦

قم، ١٩٩١.
المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٣.. ١٧
محمد الخضر حسين، موسوعة الأعمال الكاملة، دار النوادر، دمشق، ٢٠١٠.. ١٨
محمد السماك، الصهيونيّة المسيحيّة، دار النفائس، بيروت، ٢٠٠٤.. ١٩
محمد ناصر الدين الألباني، سلسلة الأحاديث الصحيحة، مكتبة المعارف، الرياض، . ٢٠

.١٩٩٥
الدعوة . ٢١ كليّة  منشورات  المستشرقين،  بعض  يراها  كما  الإسلامي  الفكر  قضايا  من 



۳٦۸

الإسلاميّة، ليبيا، ١٩٨٨.
النيسابوري، محمد بن الحجّاج القشيري، صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي، . ٢٢

بيروت.
المقدس . ٢٣ بيت  مركز  المقدس،  بيت  فضائل  أحمد،  بن  محمد  بكر  أبو  الواسطي، 

للدراسات التوثيقية، نيقوسيا، قبرص، ط١، ٢٠١٠.
آفاق . ٢٤ أولية،  مقدمات  الجديد  الاستشراق  حول  الرحمن،  عبد  الله  عبد  الوهيبي، 

المعرفة، الرياض، ٢٠١٧.
اليعقوبي،  أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، دار صادر، بيروت، ٢٠١٠.. ٢٥

ثانيًا: المراجع الأجنبيّة

1- Cole ,Juan .Sacred Space and Holy War :�e Politics ,Culture and History 
of Shi‹ite Islam .I.B .Tauris ,London 2002 ,.

2- Goldziher ,Ignaz .Muslim Studies .Allen & Unwin ,London 1967 ,.

3- MacArthur  ,John  .�e Grim Reality of the Last Days  .Sermon  ,https//:
www.gty.org/sermons/41-66/the-grim-reality-of-the-last-days ,March2011 ,20

4- Ramadan ,Tariq .Islam and the Arab Awakening .Oxford University Press,
New York 2012 ,.

5- Richardson  ,Joel  .�e Islamic Antichrist  :�e Shocking Truth about the 
Real Nature of the Beast .WND Books ,Los Angeles) 2009 ,originally published 
as Antichrist :Islam‘s Awaited Messiah 2006 ,.

6- Richardson ,Joel” .�e Islamic Antichrist - Examining Islam‹s Role in the 
End Times-8.5)  “hour video course  ,Sessions 5–3 compare the Mahdi to the 
Beast .(i2 Ministries ,online ,n.d.

7- Richardson ,Joel .Lectures on» Almahdi «as» Antichrist ,«YouTube videos,
n.d.

8- Richardson ,Joel .�e Islamic Antichrist .WND Books ,Los Angeles,2009 ,
Chapter)  ,4 compares Muslim hadith 2933 on Dajjal with Daniel 9:27 in the 
Bible).

9- Sachedina  ,Abdulaziz A  .Islamic Messianism  :�e Idea of the Mahdi in 
Twelver Shi‹ism .State University of New York Press ,Albany,1981.

10- van Vloten ,Gerlof .Recherches sur la domination arabe ,le chiitisme et les 
croyances messianiques sous le khalifat des Omayades .Brill ,Leiden1894 ,.




