
 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٤۹

k]¬ËÕÊh;∫; �ÍÊd2’\;r‚fi∏\;∫;�ÎÔ\ÖÕ
;Ïà �ÅŒ∏\;ÏËt]fi’\

(
 ½Æ§���Ï 
µ«Ý ��¼� �� ¦ ���� 
�
 ãä��� ��Õ ������)

الشيخ علي حراّن عبد الواحد(*)

(*) محقق لدى الهيأة العليا لإحياء التراث/ مركز الشيخ الطوسيّ/ النجف الأشرف.



۱٥۰

� �����

تُمثل وصايا الإمام الحجّة  عنصراً حيًّا من عناصر التوجيه الإلهي المستمرّ، 

فهي ليست كلماتٍ عابرة، بل منهج هدايةٍ متكاملٍ للمجتمع الإسلامي في مختلف 

 مجالات الحياة، وممّا يقع محلاًّ للاستفهام هو: كيف تسُهم وصايا الإمام الحجّة

في تربية الفرد المسلم، وتحقيق النهوض الاجتماعي وسط التحدّيات التي تواجه 

الأمّة في عصر الغَيبة الكبرى؟

جاء البحث مقسّمًا على مقدمةٍ وثلاثة مباحث وخاتمة: أمّا المبحث الأولّ، 

ففي بيان مفهوم التربية لغةً واصطلاحًا، وعرض القراءة الإسلاميّة لهذا المفهوم. وأمّا 

المبحث الثاني فتناول الكشف عن دور الأئمةّ  في تربية الفرد والمجتمع على 

حدّ سواء. وأمّا المبحث الثالث فذكرنا فيه ما يتعلقّ بمحلّ البحث من نصّ الوصيةّ، 

وبينّا مصدرها وسندها، وكشف مضامينها العالية، وبيان دورها في التهذيب التربوي 

للفرد المسلم. ثم ذكرنا في الخاتمة أهم ما توصّل إليه البحث من نتائج.

الكلمات المفتاحيّة:

. التربية، الإمام الحجة، أهل البيت 



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٥۱

  

المقدّمة 

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيّدنا ومولانا أبي القاسم 

محمّد، وعلى آله الطيبين الطاهرين، ولاسيّما بقية الله في أرضه، الإمام الحجّة 

بن الحسن المهدي ، واللعّنة الدائمة على أعدائهم من الأولين والآخرين إلى 

قيام يوم الدين.

التعليمات  أو  السلوكيّة  القواعد  من  منظومةً  ليست  التربية  فإنّ  بعد،  أمّا 

بناء الإنسان في  ينطلق من  الأخلاقيةّ فحسب، بل هي مشروعٌ حضاريٌّ شاملٌ، 

بأكملها، على وفق رؤيةٍ  باطنه وظاهره، ويتسّع ليشمل الأسرة والمجتمع والأمّة 

توحيديةٍّ تربط السلوك بالمبدأ والعقيدة.

التربويّ  المشروع  هذا  إرساء  في  الأرضيّة  النظم  جميع  الإسلام  سبق  وقد 

المتكامل، من خلال تعاليم الوحي الإلهي الذي نزل على خاتم الأنبياء والمرسلين 

الذين جسّدوا المنهج    الطاهرين  بيته  ، ومن خلال سيرة أهل  محمّد 

التربوي الإسلامي بأرقى صوره.

حتى  مركزيةًّ،  مكانةً  تحتلّ    البيت  أهل  فكر  في  التربية  كانت  لقد 

 غدت الأساس الذي تبُنى عليه سائر الأبعاد الفرديةّ والاجتماعيّة، بل إنهّم

عدّوا تهذيب النفس وتزكيتها مفتاحًا للسعادة في الدارين، وقد جاء عن الإمام 

وإذا  اشتهى،  وإذا  رهب،  وإذا  رغب،  إذا  نفسَه:  مَلكََ  «من  قال:    الصادق 

 : الصادق  الإمام  النار»[١]. وعن  الله جسده على  وإذا رضى، حرمّ  غضب، 

اتبّاع  من  للرجال  أعدى  شيءٌ  فليس  أعداءكم،  تحذرون  كما  أهواءكم  «احذروا 

الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ٤٠٠/٤، ح ٥٨٦٠.  [١]



۱٥۲

أهوائهم، وحصائد ألسنتهم»[١].

وقد وضع أهل البيت  منظومةً أخلاقيّةً تكامليّةً من حيث النظريةّ والتطبيق، 

وكبح  ومجاهدتها،  الذات،  محاسبة  نحو:  النفس  تربية  على  الحثّ  من  تبدأ 

جماحها، حيث ورد عن الإمام الكاظم : «ليس منّا من لم يحاسب نفسه في 

كلّ يوم؛ فإن عمل حسنًا استزاد الله، وإنْ عمل سيئًا استغفر الله منه وتاب إليه»[٢]

وقد توسّعوا في بيان تفاصيل العلاقات الاجتماعيّة، حتى في الأمور التي قد 

 يراها بعض الناس بسيطة أو عادية، كإلقاء السلام، فقد ورد عن النبيّ الأكرم

أنهّ قال: «والذي نفسي بيده، لا تدخلوا الجنّة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوّا، 

أولا أدلّكم على شيءٍ إن فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم»[٣]، ولم يكتفوا 

لأصحابها  ينبغي  التي  الحالات  منها  التي  آدابه  بينّوا  بل  السلام،  بإفشاء  بالأمر 

الابتداء في السلام على غيرهم؛ فقد قال الإمام الصادق : «يسلّمُ الصغيرُ على 

الكبير، والمارُّ على القاعد، والقليلُ على الكثير»[٤].

الامام  عن  ورد  كما  مسموعًا،  يكون  أن  ينبغي  السلام  الردّ على  أنّ  وأكّدوا 

الصادق : «عن أبَِي عَبْدِ اللَّه  قاَلَ: إذَِا سَلَّمَ أحََدُكُمْ فلَيَْجْهَرْ بِسَلاَمِه، لاَ 

؛ ولعََلَّه يكَُونُ قدَْ سَلَّمَ ولمَْ يسُْمِعْهُمْ، فإَِذَا ردََّ أحََدُكمُْ  يقَُولُ: سَلَّمْتُ فلَمَْ يرَدُُّوا عَليََّ

 ٌِّثمَُّ قاَلَ: كاَنَ عَلي . فلَيَْجْهَرْ بِردَِّه، ولاَ يقَُولُ المُْسَلِّمُ: سَلَّمْتُ فلَمَْ يرَدُُّوا عَليََّ

بِاللَّيْلِ،  وصَلُّوا  الكَْلاَمَ،  وأطَِيبوُا  لاَمَ،  السَّ أفَشُْوا  تغُْضِبوُا،  ولاَ  تغَْضَبوُا،  لاَ  يقَُولُ: 

والنَّاسُ نيِاَمٌ؛ تدَْخُلوُا الجَْنَّةَ بِسَلاَمٍ»[٥].

الخَدشِ  من  وصونها  المسلم،  مشاعر  على  الحرص  أهميّة  يبيّن  وهذا 

الكليني، الكافي، ٢/ ٣٣٥، باب، اتباع الهوى، ح١. [١]

[٢] المصدر نفسه، ٤٥٣/٢، باب محاسبة العمل، ح٢.

[٣] الطبرسي، حسين النّوريّ، مستدرك الوسائل: ٣٦٢/٨، باب استحباب إفشاء السلام، ح٥.

[٤] الكليني، الكافي، ٦٤٦/٢، باب من يجب أن يبدأ بالسلام، ح١.

[٥] المصدر نفسه، ٦٤٥/٢، باب التسليم، ح٧.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٥۳

أنّ  ويؤكد  الإنسان،  مشاعر  أدقّ  مع  التعامل  في  رقيّهم  يظُهر  وهذا  والمهانة، 

التربية في منهجهم لا تقتصر على الإطار الظاهري، بل تتعداه إلى بناء المشاعر 

والوجدان. 

وفي إطار العلاقات المجتمعيّة، نجد أنهّم  ركّزوا على تعزيز الروابط 

التراحم  أثرٍ في  من  لها  المريض، لماّ  عيادة  الحثّ على  ذلك  الأفراد، ومن  بين 

: «من عاد مريضًا شيعّه سبعون ألف  الله  والتلاحم، وقد ورد عن أبي عبد 

ملكٍ، يستغفرون له حتى يرجع إلى منزله»[١]. كما حذّروا بشدّة من كلّ ما يضُعف 

وحدة المجتمع ويهدّد بنيته الأخلاقيّة، كالغيبة والنميمة والحسد والبهتان، حتىّ 

في  الاكلة  من  المسلم  الرجل  دِين  في  أسرعُ  «الغيبة   : الصادق  الإمام  قال 

جوفه»[٢].

أمّا على مستوى تربية النفس وضبط الشهوات، فقد كانوا روّادًا في تعليم 

الآخرين،  ذم  أو  مدحها  ع ن  ويبتعد  نفسه،  ويزكّي  رغباته،  يقيّد  كيف  الإنسان 

تْ  حُفَّ النَّارَ  وإِنَّ  بِالمَْكَارهِ،  تْ  حُفَّ الجَْنَّةَ  «إِنَّ   : المؤمنين  أمير  قول  فمنها 

ءٌ إِلاَّ يأَتِْي فيِ شَهْوَةٍ، فرََحِمَ اللَّه امرأً نزََعَ  هَوَاتِ ... ومَا مِنْ مَعْصِيَةِ اللَّه شيَْ بِالشَّ

تزَاَلُ  لاَ  وإِنَّهَا  مَنْزِعًا،  ءٍ  أبَعَْدُ شيَْ النَّفْسَ  هَذِه  فإَِنَّ  نفَْسِه،  هَوَى  شَهْوَتهِ وقمََعَ  عَنْ 

تنَْزِعُ إِلىَ مَعْصِيَةٍ فيِ هَوًى، واعْلمَُوا عِباَدَ اللَّه أنََّ المُْؤْمِنَ لاَ يصُْبِحُ ولاَ يُمْسيِ إِلاَّ 

ونفَْسُه ظنَُونٌ عِنْدَه ..»[٣].

 وأيضًا قول الإمام الصادق : «إنْ قدرتم أن لا تعرفوا فافعلوا، وما عليك 

أن لم يثِن الناس عليك، وما عليك أن تكون مذمومًا عند الناس إذا كنت محمودًا 

فإنّ  فافعل،  بيتك  أن لا تخرج من  إنْ قدرت  قال:  ثمّ  تبارك وتعالى...  الله  عند 

عليك في خروجك أن لا تغتاب، ولا تكذب، ولا تحسد، ولا ترائي، ولا تتصنع، 

[١] المصدر نفسه، ٣/ ١٢٠، باب ثواب عيادة المريض، ح٢. 

[٢] المصدر نفسه، ٣٥٧/٢، باب الغِيبة والبهت، ح١.

[٣] نهج البلاغة، ص٢٥٢.



۱٥٤

ولا تداهن... ثم قال: إنّي لأرجو النجاة لمن عرف حقّنا من هذه الأمّة إلاّ لأحد 

ثلاثة: صاحب سلطان جائر، وصاحب هوى، والفاسق المعلن»[١].

أهل  عند  التربوي  المشروع  أنّ  يتضّح  وغيرها،  التعاليم  هذه  خلال  من 

البيت  ليس جزئيًّا ولا ظرفيًّا، بل هو مشروعٌ متكامل، يعالج النفس والفكر 

ومشحونٍ  والاحترام،  المحبّة  على  مبنيّ  متماسكٍ  لمجتمعٍ  ويؤسّس  والسلوك، 

بالمسؤوليّة الأخلاقيةّ.

وفي هذا السياق، تأتي وصيّة الإمام الحجّة ، وهي من النصوص النادرة 

التي وردت عنه، محمّلةً بمعانٍ أخلاقيّةٍ وتربويةٍّ عظيمة، وبخاصّة المقطع الآتي: 

كراهتنا  من  يدنيه  ما  ويتجنّب  محبّتنا،  من  يقرّبه  بما  منكم  امرئٍ  كلّ  «فليعمل 

وسخطنا».

بين  قليلةٍ  ألفاظٍ  في  يجمع  إذ  البحث،  لهذا  محورًا  المقطع  هذا  كان  وقد 

كان  لذا،  الكمال؛  نحو  التربوي  والسير  الداخليّة،  والمراقبة  العملي،  الإيمان 

اللغّة والاصطلاح، والكشف عن  التربية في  الوقوف على مفهوم  من الضروري 

أدوار الأئمةّ  في تهذيب الإنسان والمجتمع، ثم الغوص في عمق الوصيةّ 

الشريفة، وبيان أبعادها الروحيّة والأخلاقيّة والاجتماعيّة، ونسأل الله تعالى التوفيق 

لما يحبّ ويرضى إنهّ جواد كريم.

[١] الكليني، الكافي، ٨/ ١٢٨، باب لا يقبل الله تعالى عملاً إلاّ بولاية أهل البيت ، ح٩٨.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٥٥

المبحث الأوّل

مفهوم التربية لغةً، واصطلاحًا، والقراءة الإسلاميّة له

أولاً: التربية في اللغّة: التربية في اللغّة مشتقةٌ من الجذر الثلاثي (رَباَ)، والذي 

يدل على الزيادة والنماء، ومن ذلك قولهم: ربا الزرع إذا نما وزاد، وقولهم: ربَّ 

والتربية: بمعنى التغذية والتنشئة، يقال: ربََّ الشيءَ  الولد، أي نشّأه ونماّه تدريجًا.

[١]، إذًا، المعنى اللغّوي يشُير إلى الإنماء والرعاية  يربهّ رباّ وتربية إذا غذّاه ونماّه

التي تستهدف الارتقاء بالإنسان  المستمرةّ، وهذا يناسب جوهر العمليّة التربويةّ 

من حالٍ إلى حال.

ثانيًا: التربية في الاصطلاح: أمّا اصطلاحًا، فقد تعددّت تعاريف التربية بتعدّد 

وهو  الأساس،  محورها  في  تتفق  ولكنّها  التربويةّ،  والمناهج  الفكريةّ  المدارس 

فأكمل وأدقّ ما وجدناه هو ما عرفّه الشيخ  تنمية الإنسان من الجوانب المختلفة.

وهي  «التربية:  قال:  التبيان، حيث  كتابه  عليه) في  تعالى  الله  (رضوان  الطوسيّ 

تنشئة الشيء حالاً بعد حالٍ حتىّ يصير إلى الكمال»[٢].

الإنسان  لقدرات  تنميةٌ وتوجيهٌ شاملٌ ومتكاملٌ  بأنهّا  تعريفها:  فعليه يمكن 

المطلوب  التوازن  له  يحقّق  بما  والاجتماعيّة،  والجسديةّ،  والعقليّة،  الروحيّة، 

في الحياة الدنيا والآخرة، من خلال تنمية قدراته العقليّة، والجسديةّ، والروحيّة، 

والاجتماعيّة حتى يصل إلى مرتبة الكمال، وهي أسمى المراتب.

يركّز  فإنهّ  الإسلامي  السياق  أمّا في  التربية:  الإسلاميّة لمفهوم  القراءة  ثالثًا: 

الإسلام على التربية، فهي ليست إعدادًا دنيويًّا فقط، بل إعدادٌ للحياة الأبديةّ، فهي 

إعداد الإنسان ليكون عبدًا صالحًا لله، خليفة في الأرض، نافعًا لمجتمعه، مجاهدًا 

[١] ابن منظور، لسان العرب، ٤٠١/١-٤٠٢.  

الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، ٣٣٧/٤. [٢]



۱٥٦

لهواه، تقيًّا في نفسه، مستقيمًا في سلوكه، فالتربية هي جوهر الرسالات السماويةّ، 

سليمٍ  مجتمعٍ  بناء  الحسنة وعلى  السيرة  بالحثّ على  قامت  السابقة  فالرسالات 

فيِ  بَعَثَ  الَّذِي  بقوله:﴿هُوَ  أيضًا  المبادئ  لهذه  الكريم  القرآن  فارشد  متماسك، 

وَالْحِكْمَةَ﴾[١]،  الْكِتَابَ  وَيُعَلِّمُهُمُ  وَيُزَكِّيهِمْ  آيَاتِهِ  عَلَيْهِمْ  يَتْلوُ  نْهُمْ  مِّ رَسُولاً  يِّيَن  الأْمُِّ

فالرسالة النبويةّ قائمةٌ على التزكية أوّلاً، والتعليم ثانيًا، فالتربية تأتي قبل التعليم.

الحياة:  في  الكبرى  الإنسان  بمهمة  التربيّة  ترتبط  الإسلامي،  التصور  وفي 

مفردات  تكرّرت  وقد  الربانيّة.  والخلافة  الأرض،  وعمارة  تعالى،  لله  العبوديةّ 

(تزكية النفس)، و(تهذيب السلوك)، و(تقوى الله) في نصوص القرآن والحديث 

الشريف، ممّا يدل على أهميّة هذا المفهوم، فقد قال تعالى: ﴿قَدْ أفَْلَحَ مَن زَكَّاهَا* 

اهَا﴾[٢]. وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّ

ويمكن تلخيص خصائص التربية الإسلاميّة في النقاط الآتية:

ربانيّة المصدر: فهي مستمدّةٌ من الوحي، لا من التجارب البشريةّ فقط.. ١

شموليّة الأبعاد: تشمل العقل، القلب، السلوك، المجتمع، والغاية النهائيّة.. ٢

مستمرةّ ومتكاملة: تبدأ من الطفولة، ولا تنتهي في أيّ مرحلةٍ من العمر.. ٣

[١] سورة الجمعة، الآية: ٢.

[٢] سورة الشمس، الآيتان: ٩-١٠.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٥۷

المبحث الثاني

دور الأئمةّ  في تربية الفرد والمجتمع

أولاً: دور الأئمةّ  في تربية الفرد: يمثلّ الأئمةّ الاثنا عشر  الامتداد 

الحقيقي للنبيّ  في أداء الوظيفة التربويةّ، وقد مارسوا دورهم هذا في مختلف 

الظروف، رغم القمع والاضطهاد، وقد تمثلّت عناصر التربية الفرديةّ في تعاليمهم 

في مجالاتٍ ونواحٍ كثيرةٍ، منها:

التزكية الروحيّة: كما في دعاء الإمام السجاد : «اللهّم طهّر قلبي من . ١

النفاق، وعملي من الرياء، ولساني من الكذب، وعيني من الخيانة..»[١].

تقوية الإرادة ومحاسبة النفس: كما قال الإمام الكاظم : «ليس منّا . ٢

من لم يحاسب نفسه كلّ يوم، فإنْ عمل خيراً استزاد، وإنْ عمل شرًّا استغفر الله 

وتاب إليه»[٢].

تعميق العلاقة بالله عبر الدعاء والمناجاة: فالدعاء والمناجاة تقرب من . ٣

الذّات المقدّسة حيث تجعلك ترى الله في كلّ شيءٍ ولا تخاف دونه شيء، فتقويةّ 

العلاقة بالله العظيم هو السلمّ الأساس للرقي في أعلى درجات ومراتب اليقين، 

فقد روي عن أمير المؤمنين  أنهّ قال: «لو كشف لي الغطاء ما ازددت يقينًا»[٣].

 ّثانيًا: دور الأئمةّ في تربية المجتمع: إلى جانب تربية الأفراد، اهتمّ الأئمة

ببناء مجتمعٍ قائمٍ على العدالة والرحمة والمعرفة، ومن أبرز ملامح هذا الدور:

مواجهة الظلم والانحراف: كما فعل الإمام الحسين  في نهضته.. ١

[١] الطوسي، مصباح المتهجّد، ص٥٩٩. 

[٢] الكليني، الكافي، ٢/ ٤٥٣، ب، محاسبة العمل، ح٢.

[٣] ابن شاذان، الروضة، ١/ ٢٣٥.



۱٥۸

تأسيس القيم الإسلامية في العلاقات الاجتماعيّة، مثل احترام الحقوق، . ٢

وإقامة العدل، ومراعاة الضعفاء.

إرساء مبدأ المسؤوليّة الجماعيّة: حيث أكّدوا على أنّ المجتمع مسؤول . ٣

عن بعضه، ولا سيّما في النهي عن المنكر.

والاجتماعي،  والسياسي  التربويّ  الفكر  بين    علي  الإمام  جمع  وقد 

لولده  وصاياه  في  سيّما  ولا  وكلماته،  وصاياه  جملة  في  بقوّةٍ  ذلك  ويظهر 

الحسن  وفي عهده لمالك الأشتر. وهما من أهم النصوص الخُلقيّة والتربويةّ 

التي وردت عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ، وهذان النصّان يحتويان 

على مضامين أخلاقيةٍ وتربويةٍ عالية، تعُدّ من أنضج ما في التراث الإسلامي في 

هذا المجال، وفيما يأتي بعض ما جاء فيها:

أولاً: من وصيّته للإمام الحسن [١]، ويستفاد منها:

١. وصية بالتقوى ومحاسبة النفس: «فإَِنيِّ أوُصِيكَ بِتقَْوَى اللَّه أيَْ بنَُيَّ ولزُوُمِ 

أمَْرهِ، وعِمَارةَِ قلَبِْكَ بِذِكْرهِ والاِعْتِصَامِ بِحَبْلهِ».

٢. التربية على كراهة النقاش دون علم، وإبداء الرأي دون طلب: «ودعَِ القَْوْلَ 

فِيمَا لاَ تعَْرفُِ، والخِْطاَبَ فِيمَا لمَْ تكَُلَّفْ».

بِجِدِّ  لتِسَْتقَْبِلَ  لبُُّكَ  «ويشَْتغَِلَ  الغير:  تجارب  من  الاستفادة  على  الحثّ   .٣

رأَيِْكَ مِنَ الأمَْرِ، مَا قدَْ كَفَاكَ أهَْلُ التَّجَاربِِ بغُْيَتهَ وتجَْرِبتَهَ، فتَكَُونَ قدَْ كُفِيتَ مَئوُنةََ 

الطَّلبَِ، وعُوفِيتَ مِنْ عِلاَجِ التَّجْرِبةَِ، فأَتَاَكَ مِنْ ذَلكَِ مَا قدَْ كُنَّا نأَتْيِه، واسْتبََانَ لكََ 

َا أظَلْمََ عَليَْنَا مِنْه». مَا رُبمَّ

٤. التوسّط في الأخلاق ومقياس الامتثال: «ولاَ تكَُنْ عَبْدَ غَيْركَِ وقدَْ جَعَلكََ 

اللَّه حُرًّا».

[١] نهج البلاغة، ٣٩٢-٤٠١. 



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٥۹

[١]، ويُستفاد منه:  ثانيًا: من عهده  لمالك الأشتر

قلَبَْكَ . ١ «وأشَْعِرْ  العثرات:  تتبع  الشدّة في  بالرعية، وعدم  والرحمة  العدل 

الرَّحْمَةَ للِرَّعِيَّةِ، والمَْحَبَّةَ لهَُمْ واللُّطفَْ بِهِمْ ... يفَْرطُُ مِنْهُمُ الزَّل�لَُ وتعَْرضُِ لهَُمُ 

عَفْوِكَ وصَفْحِكَ،  مِنْ  فأَعَْطِهِمْ  العَْمْدِ والخطأ،  أيَدِْيهِمْ فيِ  عَلىَ  العِْللَُ، ويؤُْتَى 

مِثلِْ الَّذِي تحُِبُّ وترَضىَْ أنَْ يعُْطِيَكَ اللَّه مِنْ عَفْوِه وصَفْحِه».

مُدَارسََةَ . ٢ «وأكَْثِرْ  منهم:  الحكمة  وأخذ  الورع،  وأهل  بالعلماء  الاهتمام 

مَا  وإِقاَمَةِ  بِلاَدِكَ،  أمَْرُ  عَليَْه  صَلحََ  مَا  تثَبِْيتِ  فيِ  الحُْكَمَاءِ،  ومُنَاقشََةَ  العُْلمََاءِ، 

اسْتقََامَ بِه النَّاسُ قبَْلكََ».

العفو والتسامح لله، وعدم الاستعجال في اتخّاذ القرار مع سعة الوقت: . ٣

«ولاَ تنَْدَمَنَّ عَلىَ عَفْوٍ ولاَ تبَْجَحَنَّ بِعُقُوبةٍَ، ولاَ تسرُْعَِنَّ إلىَِ باَدِرةٍَ وَجَدْتَ مِنْهَا 

مَنْدُوحَةً».

ستر العيوب المخفيّة والتعامل على ما هو ظاهر: «فإَِنَّ فيِ النَّاسِ عُيُوباً . ٤

اَ عَليَْكَ تطَهِْيُر مَا  الوَْاليِ أحََقُّ مَنْ سَترَهََا، فلاََ تكَْشِفَنَّ عَماَّ غَابَ عَنْكَ مِنْهَا، فإَِنمَّ

ظهََرَ لكََ، واللَّه يحَْكُمُ عَلىَ مَا غَابَ عَنْكَ، فاَسْترُِ العَْوْرةََ مَا اسْتطَعَْتَ».

الأئمةّ  وروائع  التربويةّ  الدروس  من  نماذج  نستعرض  المنطلق  هذا  من 

المعصومين ، مستشهدين لمواضع الحاجة بنقطتين:

[٢]:. ١ الإمام الحسن  مع الشامي

روى الشيخ الصدوق أنّ شاميًا لقي الإمام الحسن  فشتمه بألفاظٍ قاسية، 

كنت  وإنْ  أعطيناك،  محتاجًا  كنت  فإنْ  غريباً...  «أظنك  له:  وقال  الإمام  فابتسم 

جائعًا أطعمناك... »، حتى رقّ قلب الشامي وبكى، ثم قال: الله أعلم حيث يجعل 

رسالته.

[١] نهج البلاغة، ص٤٢٧-٤٢٩.

[٢] ابن شهر آشوب، المناقب، ٤/ ١٩.



۱٦۰

العبرة:

التعامل مع الجهل بالحلم والرفق لا بالعنف والانتقام.أ- 

ب- احتواء الخصم وتحويل العداء إلى محبةّ بالموقف الحكيم.

عبد . ٢ لأبي  خادمًا  أنّ  روي   :[١] عبيده مع  والعفو    الحسين  الإمام 

مولاي،  يا  الخادم:  قال  ليعاقب،  أخذ  فعندما  جنايةً  جنى    الحسين  الله 

قال  غيظي».  «كظمتُ  الإمام:  له  فقال   ،َالغَْيْظ وَالْكاَظِمِيَن  يقول: الله  إنّ 

الخادم:  قال  عنك».  «عفوتُ  الإمام:  فقال   ،ِالنَّاس عَنِ  الخادم:وَالْعَافِيَن 

وَاللَّهُ يحُِبُّ المُْحْسِنِيَن[٢]، فقال الإمام: «أنت حرٌّ لوجه الله، ولك ضعف ما 
كنت أعطيك».

العبرة:

كيفيّة ضبط النفس والتدرّج بها نحو الأفضل.أ- 

ترويض النفس للاستجابة لكتاب الله دون تريض.ب- 

عَلىَ . ٣ صَلِّ  «اللَّهُمَّ  الأخلاق:  مكارم  ودعاء    العابدين  زين  الإمام 

حْ  دٍ وآلهِ، وبلَِّغْ بِإِيماَنِي أكَْمَلَ الإِيمَانِ، واجْعَلْ يقَِينِي أفَضَْلَ اليَْقِيِن... وصَحِّ مُحَمَّ

بِمَا عِنْدَكَ يقَِينِي، واسْتصَْلِحْ بِقُدْرتَكَِ مَا فسََدَ مِنِّي»[٣].

العبرة:

أهميّة طلب التنمية الروحيّة المستمرة، وعدم القناعة بالموجود.أ- 

دعاء يربط الترقيّ الأخلاقي بالله تعالى، لا بالغرور الشخصي.ب- 

[١] الإربلي، علي بن عيسى، كشف الغمّة، ٢٤١/٢. 

[٢] سورة آل عمران، الآية: ١٣٤.

[٣] الصحيفة السجاديةّ، ص٩٢.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٦۱

الإمام الباقر  وضابطة الأخوة: قال : «إنّ المؤمن أخو المؤمن، . ٤

لا يشتمه، ولا يحرمه، ولا يسيء به الظن»[١].

العبرة:

الدعوة للتضامن وعدم التفكّك في جميع الأحوال.أ- 

الدعوة الى حسن السيرة والمعاشرة بين المؤمنين.ب- 

الإمام . ٥ قال  الدقةّ،  على  أصحابه  وتربية    الصادق  الإمام 

: «كونوا دعاة للناس بغير ألسنتكم، ليروا منكم الورع والاجتهاد،  الصادق 

والصلاة والخير...»[٢].

العبرة:

أهميةّ الدعوة الصامتة عبر السلوك الحسن.أ- 

أثر العمل الصالح أقوى من مجردّ الكلام.ب- 

[٣]: يذُكر أنّ رجلاً من أهل المدينة . ٦ الإمام الكاظم ، وأثر كظمه للغيظ

كان يؤذي الإمام الكاظم  ويشتمه كلما رآه، وكان أصحابه يقولون له: (دعنا 

نقتله)، فيأبى  ذلك، فخرج الإمام عليه ذات مرة وذهب إلى ضيعةٍ له خارج 

المدينة، فرآه ذلك الرجل فصاح: لا تطأ زرعنا. فتوطأه بالحمار، حتى وصل إليه، 

فنزل وجلس عنده، وضاحكه، وقال له: «كم غرمت في زرعك هذا؟» قال له: مائة 

دينار.

 قال: «فكم ترجو أن تصيب فيه؟» قال: لا أعلم الغيب.

 قال: «إنما قلت لك: كم ترجو فيه؟» قال: أرجو أن يجيئني مائتا دينار.

[١] الكليني، الكافي، ١٦٧/٢، ب، إجلال الكبير، ح٨.

[٢] المصدر نفسه، ٢/ ٧٨، ب، الورع، ح١٤.

[٣] الطبري، محمد بن جرير، دلائل الإمامة، ص٣١١. 



۱٦۲

 قال: فأعطاه ثلاثمائة دينار، وقال: «هذا زرعك على حاله»، قال: فقام الرجل 

فقبل رأسه، وانصرف، وصار يقول: (الله أعلم حيث يجعل رسالته).

العبرة:

١- تهذيب النفس بكظم الغيظ والعفو.

٢- إصلاح المجتمع بإطفاء نار العداوة بالحلم.

العمل، . ٧ إخفاء  البر:  كنوز  «من   :[١] النفس وتهذيب    الرضا  الإمام 

والصبر على الرزايا، وكتمان المصائب»

العبرة:

التحذير من الوقوع في العجب والرياء بأمره بالكتمان.أ- 

تهذيب النفس وجعلها بأعلى المراتب وهي مرتبة الصبر والاحتساب.ب- 

٨ . : والتحذير من هوى النفس[٢]: قال الإمام الجواد ، الإمام الجواد

«من أطاع هواه أعطى عدوّه مناه».

العبرة:

تربية النفس على مقاومة الشهوات والانفعالات.أ- 

الاستسلام للهوى يضُعف الإنسان أمام أعدائه.ب- 

[٣]: قال : «مَن هانت عليه . ٩ الإمام الهادي ، وأثر احترام النفس

نفسُه فلا تأمَن شرَّه».

العبرة:

زرع كرامة النفس والاعتزاز بها في النفس البشريةّ.أ- 

[١] الشيخ القمي، عيون أخبار الرضا ، ٤١/٢، ح١٠٥.

[٢] العاملي، محمد بن مكي، الدرّ الباهرة، ص٤٠، ح٥.

[٣] الحراّني، تحف العقول، ص٤٨٣. 



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٦۳

الانحراف الأخلاقي يبدأ من احتقار الذات.ب- 

[١]: قال: «إنّ في الجنّة لباباً . ١٠ الإمام العسكري ، أهمية فعل المعروف

يقال له: المعروف، لا يدخله إلاّ أهل المعروف».

العبرة:

حثّ النفس على خدمة الآخرين.أ- 

بناء مجتمعٍ متعاونٍ متراحم.ب- 

المبحث الثالث

دراسة تحليليّة لوصية الإمام الحجّة ، ومضامينها التربويّة

أوّلاً: نصّ الوصيّة ومصدرها:

المفيد[٢]،   للشيخ  المزار  كتاب  في  وردت  فقد  البحث،  محلّ  الوصيّة 

وغيرها  الكاشانّي[٤]،  للفيض  الوافي  وكتاب   ،[٣] للطبرسيّ الاحتجاج  وكتاب 

الإمام  وصايا  ضمن  ذكرت  وقد  الكتب،  في  نقلها  تواتر  فقد   ، المصادر[٥]  من 

 شيعته  الإمام  بها  خاطب  طويلة  شريفةٍ  رسالةٍ  ضمن  وجاءت   ، الحجّة 

في غَيبته الصغرى، ولها مضامين عالية، وكلمات ذات معنى دقيق، لا يسع المقام 

متكاملٌ  درسٌ  وهو  عليه)،  الله  (صلوات  كلامه  من  مقطعًا  فأخذنا  استعراضها؛ 

لبناء مجتمعٍ سليمٍ، وقد جاء فيه: «فليعمل كلّ امرئٍ منكم بما يقرّبه من محبّتنا، 

ويتجنّب ما يدنيه من كراهتنا وسخطنا».

ين الراونديّ، مكارم أخلاق النبيّ والأئّمة ، ص٣٧٧، ح٥٣٢. [١] قطب الدِّ

[٢] الشيخ المفيد، المزار، ص٨-٩.

[٣] الطبرسي، الاحتجاج، ٣٢٣/٢-٣٢٤.

[٤] الفيض الكاشانّي، الوافي، ٢٦/ ٢٨٦.

التبريزي، ملاّ علي، بهجة الآمال في شرح  [٥] البروجرديّ، طرائف المقال، ٤٨١/٢-٤٨٢، 

زبدة المقال، ٥٩٣/٦؛ الحائريّ، إلزام الناصب، ٤٠٧/١-٤٠٨، وغيرها.



۱٦٤

له    الإمام  تربوياً عظيمًا، فحديث  برنامجًا  النصّ الموجز يختصر  هذا 

الأمكنة  سياّلةٌ في جميع  فهي  آخر،  دون  بزمانٍ  تختصّ  ومعنويةٌّ، لا  ماديةٌّ  أبعادٌ 

والأزمنة؛ لكون لسانهم لسان الوحي الإلهي على جميع خلقه، فهم القرآن الناطق، 

والبلاغ الصادق، والنور الساطع، فكلامهم فيه ظاهر وباطن، وكما للقرآن سبعة 

أبطن[١] فكلامهم كذلك، ولكن لقصور عقولنا عن فهم إدراك معاني وحي كلامهم 

الصالحين،  الله  لأولياء  إلاّ  المخفيّة  الحقائق  جميع  لنا  تنكشف  لا  ومقاصده، 

جابر، حديثنا  «يا   : الباقر  الإمام  عن  ورد  فقد  مستصعب،  فكلامهم صعبٌ 

صعبٌ مستصعب، أمرد ذكوار، وعر أجرد، لا يحتمله والله إلاّ نبيٌّ مرسل، أو مَلكٌَ 

له قلبك  أمرنا فلان  يا جابر شيءٌ من  فإذا ورد عليك  مقربّ، أو مؤمنٌ ممتحن، 

فأحمد الله، وإنْ أنكرته فردّه إلينا أهل البيت، ولا تقل كيف جاء هذا، وكيف كان 

وكيف هو، فإنّ هذا والله الشرك بالله العظيم »[٢].

القليل  الفهم  الناس، فمع هذا  الأنبياء فضلاً عن سائر  فكلامهم فوق كلام 

الذي ندركه لا تكاد أنامل الكتاب أن تملي مقاصده ومفاهيمه فضلاً عن فهمها، 

وما عسانا إلاّ أن نقول: هو أعلم حيث يجعل رسالته.  

ثانيًا: تحليل المفردات والعبارات:

١- «فليْعَملْ»: أمرٌ صريحٌ يدعو إلى التحركّ العملي والتكليف الجاد، وهو 

بذلك يرُشد إلى أنّ الانتظار السلبي، أو الاقتصار على الولاء العاطفي، ليس كافياً 

في مشروع الارتباط الحقيقي بأهل البيت ، بل المطلوب هو العمل الواعي 

وقد  البصيرة،  من  خالية  حركةٍ  مجردّ  لا  ومعرفة،  فهمٍ  عن  ينبثق  الذي  المثمر، 

يتضمّن عدّة جوانب:

أوّلاً: العلاقة بين العمل والمعرفة: إنّ العمل إذا لم يبَُن على المعرفة، يكون 

 : كمن يسير في الظلام، وقد جاء في الحديث الشريف عن الإمام الصادق

[١] الفيض الكاشانّي، تفسير الصافي، ٣١/١. 

[٢] الطوسي، اختيار معرفة الرجال، ٤٣٩/٢.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٦٥

إلاَِّ  يْرِ  السَّ سرُعَْةُ  يزَِيدُه  لاَ  الطَّرِيقِ،  غَيْرِ  عَلىَ  ائرِِ  كَالسَّ بصَِيرةٍَ  غَيْرِ  عَلىَ  «العَْامِلُ 

بعُْدًا»[١]. فالعمل المطلوب هو ما كان منسجماً مع البصيرة، والمستند إلى المعرفة 

الحقّة؛ ولهذا نجد في القرآن الكريم اقتراناً متكررًا بين الإيمان والعمل الصالح، 

وهو دليلٌ على ضرورة أنّ ينبثق العمل من وعي إيماني، فقد قال تعالى: وَعَدَ اللَّهُ 

الِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فيِ الأْرَضِْ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ  الَّذِينَ آمََنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلوُا الصَّ

 ،[٢]لَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أمَْنًا مِنْ قَبْلهِِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارتْضىََ لَهُمْ وَلَيُبَدِّ

 ،[٣]ِالِحَات الصَّ وَعَمِلُوا  آمََنُوا  الَّذِينَ  إِلاَّ   ❁ خُسرٍْ  لَفِي  الإْنِسَْانَ  إنَِّ   ❁ وَالْعَصرِْ 
وغيرها[٤].

 تأكيدٌ  البيت  مةٌ على العمل: جاء في روايات أهل  ثانيًا: المعرفة مقدَّ

متكرّرٌ على أنّ المعرفة مقدّمةٌ على العمل، بل لا يعُدّ العمل مقبولاً شرعًا إلاّ إذا 

صدر عن معرفةٍ سليمة.

الله  معرفة  أي  معرفته»[٥]،  الدين  «أوّلُ  الشريف:  الحديث  في  ورد  وقد 

دعاء  وفي  والسلوك.  الإيمان  سائر  عليه  ينبني  الذي  الأصل  وهي  تعالى، 

الامام الصادق : «اللَّهُمَّ عَرِّفنِْي نفَْسَكَ، فإَِنَّكَ إنِْ لمَْ تعَُرِّفنِْي نفَْسَكَ لمَْ أعَْرفِْ 

تكََ،  حُجَّ أعَْرفِْ  لمَْ  رسَُولكََ  تعَُرِّفنِْي  لمَْ  إنِْ  فإَِنَّكَ  رسَُولكََ،  عَرِّفنِْي  اللَّهُمَّ  نبَِيَّكَ، 

تكََ ضَللَتُْ عَنْ دِينِي...»[٦]، وفيه  لمَْ تعَُرِّفنِْي حُجَّ إنِْ  فإَِنَّكَ  تكََ  اللَّهُمَّ عَرِّفنِْي حُجَّ

السليم.  والعمل  الهداية  مفتاح  هي  فالحجة)  فالنبيّ،  (بالله،  المعرفة  أنّ  يتضّح 

اللهُ فرَجََه: «اللهّم ارزقنا توفيق الطاعة،  وكما جاء في دعاء الإمام الحجّة عجّلَ 

[١] الكليني، الكافي، ٤٣/١، ب: من عمل بغير علم، ح١.

[٢] سورة النور، الآية: ٥٥.

[٣] سورة العصر، الآيات: ١-٣.

[٤] سورة البقرة، الآية: ٢٥؛ النساء، الآية: ٥٧؛ يونس، الآية: ٩. وغيرها.

[٥] نهج البلاغة، ٣٩. 

[٦] الكليني، الكافي، ١/ ٣٣٧، باب: في الغَيبة، ح٥.



۱٦٦

وبعد المعصية، وصدق النيّة، وعرفان الحرمة، وأكرمنا بالهدى والاستقامة، وسدّد 

ألسنتنا بالصواب والحكمة، واملأ قلوبنا بالعلم والمعرفة..»[١]، وهذا دعاءٌ صريحٌ 

في تقديم طلب المعرفة والعلم على سائر المطالب التوفيقيّة، وهو دليل على أنّ 

البصيرة هي روح العمل.

ثالثاً: تكامل النفس والحواس: حين يأمر الإمام  بـ (العمل)، فلا يرُاد 

وعقله،  كله: حواسّه،  الإنسان  من  شاملة  استجابة  بل  الجوارح،  مجرد حركة  به 

العقل،   يجب أن يعُرض أولاً على  البيت  وروحه. فالعمل في منطق أهل 

، ومن  إلى علومهم  المستند  الوعي  ويحكّمه  الشريعة،  ويخضع لموازين 

هنا قال أمير المؤمنين : «ألاََ وإنَِّ لكُِلِّ مَأمُْومٍ إِمَامًا يقَْتدَِي بِه - ويسَْتضيَِءُ بِنُورِ 

عِلمِْه»[٢]. فقد تبيّن من ذلك أنّ الأمر بـ (العمل) في كلام الإمام  ليس دعوةً 

الذي يقوم على  الناضج،  العمل المعرفي  إلى الجهد المجردّ، بل هو دعوة إلى 

البصيرة، ويهتدي بهدى أهل البيت ، ويعُرض على العقل قبل أن يصدر من 

الجوارح، فالعمل لا يطُلب بذاته، بل يطُلب بما هو تجلٍّ للمعرفة، وتطبيقٌ للولاء 

الانتظار  مدرسة  عليه  تتأسّس  ما  وهذا  المحبّة،  صدق  على  وعنوانٌ  الحقيقي، 

والعمل.

٢- «كلّ امرئٍ»: الظاهر من عبارته (صلوات الله عليه) مع التجردّ من قرينة 

السياق والانصرافات اللفّظية هو الإطلاق العمومي الاستيعابي. فإنّ لفظ (امرئ) 

شاملٌ لكلّ أفراد الانسان من دون استثناء فردٍ معين، فهو شبيهٌ بقوله تعالى: يوْمَ 

يَوْمَئِذٍ  مِنْهُمْ  امْرِئٍ  لِكلُِّ   ❁ وَبَنِيهِ  وَصَاحِبَتِهِ   ❁ وَأبَِيهِ  هِ  وَأمُِّ  ❁ أخَِيهِ  مِنْ  الْمَرْءُ  يَفِرُّ 

حدود  عند  تقف  لا  مطلقة،  شموليّةٍ  دلالةٍ  ذو  تعبيٌر    فقوله   .[٣]ِيغُْنِيه شَأنٌْ 

دالةٌّ على  فهي  أوسع وأشمل،  معنى  تتجاوزه إلى  بل  الضيّق،  الشرعي  التكليف 

[١] الكفعمي، البلد الأمين، ص٣٤٩.

[٢] نهج البلاغة: ٤١٧.

[٣]  سورة عبس، الآيات: ٣٤-٣٧.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٦۷

اختلاف  على  المجتمع،  أفراد  لجميع  شاملاً  يكون  حيث  الاستيعابي،  العموم 

لا  العام،  التربوي  التكوين  مسؤوليّة  على  دلالةً  يحمل  إذ  ومواقعهم،  طبقاتهم 

باعتبار التكليف الفقهي فحسب، بل باعتبار القابلية الغريزيةّ والاستعداد الفطري 

للاكتساب والتلقّي لعموم جنس الإنسان، ما يجعل كلّ فردٍ معنياً بمسار التهذيب 

والتكميل ضمن سنن الله في خلقه.

به من محبَّتنا»  يقُرِّ بـ «بما    إنّ تعبير الإمام  يقرّبه من محبّتنا»:  «بما   -٣

يحيل إلى مفهومٍ غنيٍّ بالمعاني والدلالات العَقَديةّ والروحيّة والسلوكيّة، يستدعي 

الوقوف عند حقيقة (المحبةّ) ومعناها في لسان العرب وفي نصوص الشريعة، مع 

بيان مراتبها وتجليّاتها وآثارها الواقعيّة.

أولاً: في معنى الحبّ:

أ- لغويًّا: قال ابن فارس: «الحاء والباء أصلٌ يدلّ على لزوم الشيء، وثباته؛ 

ومنه قيل: حبّ البعيُر مكانهَ، إذا لزمه، فالحبّ في أصله يدلّ على التعلقّ والثبات 

والدوام»[١]. وقال الراغب الأصفهاني: «الحبّ ميل النفس إلى الشيء، وقد يعُبر 

عنه بالعشق إذا غلب، فالحبّ ليس انفعالاً عابراً، بل ارتباطٌ وجدانيٌّ راسخ»[٢].

النفوس  اتصالٌ بين  «الحبّ:  الأندلسيّ:  ابن حزم  ب- اصطلاحًا كما عرفّه 

الظواهر  تتجاوز  عميقةً  روحيّةً  تجربةً  يجعله  ممّا  الرفيع،  عنصرها  أصل  في 

الخارجيّة، فلا يقتصر الحبّ على حسن الصوت وجمال الصورة، بل اتصال بين 

أجزاء النفوس المقسومة في هذه الخليقة» [٣]. وفي هذا المعنى جاء عن الإمام 

الحبّ ليس خارجًا عن  أنّ  فبيّن  الحبّ»[٤]،  إلاّ  ين  الدِّ  قوله: «هل  الصادق 

دائرة الإيمان، بل هو جوهره، حين يكون لله وفي الله.

[١] ابن فارس، معجم مقاييس اللغّة، ٢/ ٢٦. 

[٢] الراغب الأصفهانّي، المفردات في غريب القرآن، ص١٠٥.

[٣] ابن حزم، طوق الحمامة، ص١٣.

[٤]  الصدوق، الخصال، ص٢١، ح٧٤.



۱٦۸

ثانيًا: مراتب الحبّ وأنواعه: يمكن تقسيم الحبّ بحسب المتعلقّ والمقام 

إلى مراتب:

ورسوله  الله  محبّة  في  يتمثلّ  وأعلاها،  أشرفها  وهو  الإلهي:  الحبّ   .١

م على كلّ محبوب، فقد قال الإمام الصادق : «مِنْ أوَْثقَِ  وأوليائه، بحيث يقُدَّ

فيِ  وتَمنَْعَ  اللَّه،  فيِ  وتعُْطِيَ  اللَّه،  فيِ  وتبُْغِضَ  اللَّه،  فيِ  تحُِبَّ  أنَْ  الإِيمَانِ  عُرَى 

اللَّه»[١]. وفي حديثٍ آخر عن النبيّ : «لا يؤمن عبدٌ حتى أكون أحبّ إليه من 

نفسه، وتكون عترتي إليه أعزَّ من عترته، ويكون أهلي أحبَّ إليه من أهله، وتكون 

ذاتي أحبَّ إليه من ذاته»[٢]، وهذا المعنى الحقيقي للانسجام الروحي والذوبان 

المعنوي في المحبوب.

٢. محبّة النبيّ وأهل بيته : وهي من لوازم الإيمان وشرائط النجاة، كما 

 : بخصوص السيّدة الزهراء  دلتّ عليه الأخبار المتواترة: قال رسول الله

«فاطمة بضعة مني، فمَن آذاها فقد آذاني، ومَن سرهّا فقد سرّني، ومَن غاظها فقد 

 ، والسيّدة الزهراء ، ّغاظني»[٣]، وهذا يشير إلى وحدة الروح بين النبي

بل بين أهل بيته ، وأنّ محبتّهم تجلٍّ لمحبّة الله ورسوله.

وهو  والإخوان،  والأزواج،  والأبناء،  الوالدين،  كحبّ  الفطري:  الحبّ   .٣

وَقَضىَ  الرعاية:  واجب  فطريًّا  أمراً  القرآن  عدّه  وقد  والعقل،  الشرع  في  ثابتٌ 

ةً  يَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إحِْسَاناً[٤]، وقال تعالى: وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّ رَبُّكَ ألاََّ تعَْبُدُوا إِلاَّ إِ

.[٥]ًوَرَحْمَة

[١] الكليني، الكافي، ٢/ ١٢٥، باب الحبّ في الله والبغض في الله، ح٢.

[٢] الصدوق، علل الشرائع، ١٤٠/١، باب لعلةّ التي من أجلها وجبت محبّة الله تبارك وتعالى، 

ح٣.

[٣](٧) الطوسي، الأمالي، ص١٦٥.

[٤] سورة الإسراء، الآية: ٢٣. 

[٥] سورة الروم، الآية: ٢١.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱٦۹

والعدل  والخير  الحق  حبّ  في  ويتجلىّ  (العقلي):  الأخلاقي  الحبّ   .٤

والعلم، وهو ما يسمو بالإنسان ويقوّيه على تهذيب النفس وخدمة الآخرين، ويعُدّ 

من دلائل العقل.

فإنّ  الجسديةّ،  الرغبات  في  محصورًا  كان  ما  وهو  الشهواني: الحبّ   .٥

انضبط بإطار الزواج كان محمودًا، وإلاّ فهو مذمومٌ شرعًا وعقلاً.

ثالثًا: صفات الحبّ الحقيقي: الحبّ الذي يكون باعثاً على القرب من محبةّ 

أهل البيت  لا يكون حبًّا أجوف، ولا مجردّ شعور وجداني، بل يتميّز بجملةٍ 

من السمات:

 الإخلاص والتجردّ عن المصلحة.• 

 الدوام والثبات.• 

 الموافقة السلوكيّة مع المحبوب.• 

 الظهور في مقام العمل لا القول فقط.• 

وقد ورد عن أمير المؤمنين : «من أحبّك نهاك، ومن أبغضك أغراك»[١]، 

أي أنّ الحبّ الحقيقي باعثٌ على الإصلاح، لا على التزيين والغرور.

بل إنّ أحد أبرز مصاديق هذا الحبّ هو الولاء، كما يظهر في حديث أمير 

صَدِيقُكَ،  فأَصَْدِقاَؤُكَ:  ث�لاََثةٌَ،  وأعَْدَاؤُكَ  ث�لاََثةَ،  «أصَْدِقاَؤُكَ   : المؤمنين علي 

وصَدِيقُ  صَدِيقِكَ،  وعَدُوُّ  عَدُوُّكَ،  وأعَْدَاؤُكَ:  عَدُوِّكَ،  وعَدُوُّ  صَدِيقِكَ،  وصَدِيقُ 

عَدُوِّكَ»[٢]، وقيل للصادق :  «أنّ فلاناً يواليكم، إلاّ أنهّ يضعف عن البراءة من 

عدوكّم، قال: هيهات، كذب من ادّعى محبّتنا ولم يتبرأ من عدوّنا»[٣]، وهذا يدققّ 

في مراتب الولاء والبراءة كعلاماتٍ للمحبّة الإيمانيّة.

[١] الكراجكّي، كنز الفوائد، ص١٢٨.

[٢] نهج البلاغة، ص٥٢٧- ٥٢٨.

[٣] الحِليّ، محمد بن منصور، مستطرفات السرائر، ص٦٤٠.



۱۷۰

رابعًا: التجليّ السلوكي للمحبّة: لقد شدّدت نصوص أهل البيت  على 

أنّ المحبّة الحقيقيّة لهم لا تقُاس بالادّعاء، بل بما يظهر في الأفعال؛ ولهذا جعلوا 

إذَِا  مِنْكُمْ  الرَّجُلَ  «فإَِنَّ  أيضًا:    قال  فقد  المعيار،  الموافق لأمرهم هو  العمل 

وَرِعَ فيِ دِينِه، وصَدَقَ الحَْدِيثَ، وأدََّى الأمََانةََ، وحَسُنَ خُلقُُه مَعَ النَّاسِ، قِيلَ: هَذَا 

ُورُ، وقِيلَ: هَذَا أدََبُ جَعْفَرٍ.. »[١]. ، فيََسرُُّنِي ذَلكَِ، ويدَْخُلُ عَليََّ مِنْه السرُّ جَعْفَرِيٌّ

خامسًا: تجليّ محبّة الله في محبّة النبي وآله: إنّ حبّ النبيّ  هو تجلٍّ 

لحبّ الله، وكلّ ما يحبهّ النبيّ فإنّما هو محبوبٌ عند الله، لما علمه في مكنون 

غيبه وسرهّ من خالص طاعته   له تعالى؛ ولذلك سمي بـ (حبيب الله)، فتجلىّ 

هذا الحب حتى نسب الله تعالى إليه هذه الصفة  في خطاباته الكثيرة، ومنها ما 

النبيين  الله جلّ جلاله، يسمع  النداء من قبل  القدسي: «فيأتي  ورد في الحديث 

والصديقين والشهداء والمؤمنين: هذا حبيبي محمد، وهذا وليي علي، طوبى لمن 

أحبهّ، وويل لمن أبغضه وكذب عليه»[٢]، وقوله تعالى: قُلْ إنِْ كُنْتُمْ تحُِبُّونَ اللَّهَ 

، فهم أحبّ  بيته  اللَّهُ[٣]، وهذا المعنى يسري إلى أهل  يُحْبِبْكُمُ  فَاتَّبِعُونِي 

كتابه،  في  مودتهم  فأمر  بهم،  تعالى  وعلمه  لهم  بحبهّ  الله  وأحبهّم  إليه،  الخلق 

.[٤]ةَ فيِ الْقُرْبَى فقال: قُلْ لاَ أَسْألَُكُمْ عَلَيْهِ أجَْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّ

دعوةً  ليس  محبّتنا»  من  يقرّبه  «بما    الإمام  قول  أنّ  يتضّح  الخلاصة: 

عاطفيّةً فحسب، بل هو معيارٌ معرفيٌّ وسلوكيٌّ جامع، يشمل الارتباط العَقَدي، 

للكمال،  طريقًا  الحبّ  هذا  يصبح  بحيث  الأخلاقي،  والسلوك  العملي،  والولاء 

وسبيلاً للنجاة، وعنواناً للهُدى، ومن هنا، فإنّ حبّ أهل البيت  ليس دعوى 

ترُفع، بل عهد يوُفى، وسلوك يقُتدى، وميزانهُ: العمل الصالح.

[١] الكليني، الكافي، ٢/ ٦٣٦، باب ما يجب من المعاشرة، ح٥.

الطوسي، الأمالي، ص١٧٩.  [٢]

[٣] سورة آل عمران، الآية:٣١.

[٤] سورة الشورى، الآية: ٢٣.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱۷۱

٤-«ويتجنّب ما يدنيه»: وهو مضارعٌ يدلّ على الاستمرار والمداومة، ما يفيد 

أنّ المطلوب من المؤمن أن يكون في حالةٍ دائمةٍ من التحرّي والحذر من الوقوع 

في مواضع السخط، وقد يختلف عن الترك كما هو واضح، فإنّ الاجتناب أعمّ 

من الترك وأوسع، فقد قال الله تعالى: فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأْوَْثاَنِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ 

الزُّورِ[١]، فإنّ الاجتناب الخطوة الأولى - وهي الأهمّ - للحذر من الوقوع في 

المحذور، فقد يحصل الاجتناب بترك المشبوه أو المكروه مثلاً؛ بغية ترك المحرمّ، 

أنهّ  تحتمل  أو  تشكّ  أمرٍ  كلّ  أنّ  لبيان  التعبير  بهذا  عليه)  الله  عبرّ (صلوات  فقد 

الهرب منه والابتعاد عنه، دون الانتظار الى حين  يوقعك في المحذور لابدّ من 

الوقاية  التأمّل بالترك، فيعدّ هذا الأمر خطوةً تحذيريةًّ وقائيّةً، فإنّ  ثمّ  الوقوع فيه 

خيٌر من العلاج. فالتعبير بالدنو فيه إشارةٌ إلى شدّة خطورة الاقتراب من المعصية 

أو موارد السخط، لا خصوص الوقوع فيها، وهذا امتدادٌ لمبدأ الورع.

(يتجنب  يقل:  لم  الإمام  أنّ  التعبير  في  البلاغة  وسخطنا»:  كراهتنا  ٥-«من 

تعليمٌ على درجةٍ عاليةٍ من  يدنيه من سخطنا»، وفي هذا  سخطنا)، بل قال: «ما 

التوقيّ والورع، وهي مرتبةٌ أعلى من اجتناب المحرمّات، بل حتىّ كلّ ما يشكّل 

مدخلاً أو مقدّمةً للبعد عن الإمام.

يطول  قد  عميقةَ  عَقَديةَّ  معاني  يحمل  الشريفة  الوصية  من  المقطع  وهذا 

فيها، والكلام عنها، ولكن سنشير بما يسعه المقام لذكره. حملت هذه  الغوص 

أبعادٌ وجوانبُ عميقة، وقد يستفهم بقول: لماذا  عَقَدياً كبيراً، له  الكلمتان معنًى 

لم يعبرّ الامام  بـ (سخط الله)، بل عبرّ بـ «كراهتنا»، و«سخطنا» حيث نسبها 

من  ينطلق  لا  الخطاب  هذا  أنّ  ذلك:  فيجاب على  عليهم)؟  الله  (صلوات  لهم 

خطابٍ أخلاقي مجردّ، بل من أصلٍ عَقَديّ وفلسفيّ في التشيع، وهو أنّ الإمام 

ليس شخصًا معصومًا فقط، بل هو وجه الله الذي يؤُتى منه، وسخطه تعبيٌر عن 

فقد  الإلهية،  للولاية  امتدادٌ  الإمامة  وأنّ  الله،  من  قرب  منه  والقرب  الله،  سخط 

[١] سورة الحج، الآية: ٣٠.



۱۷۲

على  وعرفاؤه  خلقه،  على  الله  قوام  الأئمةّ  «إنّما   : علي  المؤمنين  أمير  قال 

(عزَّ  لله  سخط  وسخطهم  الإلهي،  للقرب  شرط  وطاعتهم  فمعرفتهم  عباده»[١]، 

)، فرضاه من رضاهم وسخطه من سخطهم، وسروره من سروهم، فقد ورد   وجلَّ

عن النبيّ : «مَنْ سرََّ مُؤْمِنًا فقََدْ سرََّنِي، ومَنْ سرََّنِي فقََدْ سرََّ اللَّه»[٢]، فسرور 

. ّهو سرور الله تعالى والأئمةّ هم امتداد للنبي ، ّالنبي

وفي الزيارة الجامعة الكبيرة الواردة عن الإمام الجواد : «بكم فتح الله، 

إلاّ  الأرض  على  تقع  أن  السماء  يمسك  وبكم  الغيث،  ينزلّ  وبكم  يختم،  وبكم 

بإذنه، وبكم ينفس الهم، وبكم يكشف الضرّ، وعندكم ما ينزل به رسله، وهبطت 

به ملائكته، وإلى جدّكم بعث الروح الأمين»، فهذا بيانٌ لعظمتهم ومنزلتهم. وقد 

ورد عن الإمام الصادق  في حديثٍ طويل: « .. لما رأى اسمي واسم عليِ 

العرش  ساق  على  مكتوباً  أولادهم  وأسماء  والحسين،  والحسن  فاطمة  وابنتي 

بالنور قال: إلهي وسيدي هل خلقت خلقًا هو أكرم عليك منّي؟ فقال: يا آدم لولا 

هذه الأسماء لما خلقت سماء مبنية، ولا أرضًا مدحيةً، ولا مَلكًَا مقرباً، ولا نبيًّا 

مرسلاً، ولا خلقتك يا آدم..»[٣].

فإذا كانت الكائنات كلهّا خُلقت لأجلهم، فبطريق أولى يكون سخطهم هو 

الحاكم على ما سواهم، ورضاهم هو الميزان في القرب من الله تعالى؛ فمَن أراد 

القرب من الله، فلا بدّ أن يطلبه من خلال أبوابه، وهم الأئمةّ ، كما قال الله 

تعالى: وَأتْوُا الْبُيُوتَ مِنْ أبَْوَابِهَا[٤]، فهم مظاهر إرادته ومجاري نور الله، فمَن 

تباعد عنهم، تباعد عن النور الإلهي. ومن هنا، فإنّ بناء العلاقة مع الإمام الحُجّة 

يتطلبّ من المؤمن أن يرُبّي نفسه على مراقبة قلبه وسلوكه، وتحرّي رضا الإمام في 

نهج البلاغة، ٧٣٦.  [١]

[٢] الكليني، الكافي، ٢/ ١٨٨، ب، إدخال السرور على المؤمنين، ح١.

[٣] النّيسابوريّ، روضة الواعظين، ص٨٤.

[٤] سورة البقرة، الآية: ١٨٩.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱۷۳

.( الصغيرة قبل الكبيرة؛ لأنّ رضا الإمام هو عين رضا المولى (عزَّ وجلَّ

فلا بدّ من اجتناب الذنوب الظاهرة والباطنة؛ لأنّ الإمام لا يرضى بها، والحذر 

كالانحراف   : البيت  أهل  خطّ  عن  انحرافاً  تمثلّ  التي  المواقف  من  أيضًا 

سخطه  يوجب  عمّا  والتجنّب  بمنكر،  الرضا  أو  يعاديهم،  من  دعم  أو  الفكري، 

(صلوات الله عليه)، والذي منه اللامبالاة بمشروعه الإصلاحي، أو التقاعس عن 

التمهيد له، فنسأل الله تعالى أن نكون ممّن يفوز بدعائه، ويحظى برضاه، إنهّ جواد 

كريم.

ثالثًا: المنظومة التربويّة في الوصية، وقد يستفاد منها:

تربية الحبّ الواعي: الإمام  لا يكتفي بالحبِّ القلبي، بل يشترط أن . ١

يكون حبًّا منتجًا، يدفع إلى الالتزام والتزكيّة، وبهذا يصبح الحبّ قاعدةً تربويةّ.

الإنسان . ٢ أنّ  الوصية  في  الكبرى  التربوية  المفاهيم  من  الذاتيّة:  الرقابة 

يقيمّ أفعاله من خلال معيار: هل هذا العمل يقربني من محبتّهم؟ أم يدنيني من 

كراهيتهم؟

تحفيز الإرادة الفرديةّ: الإمام يخاطب كلّ فردٍ مسؤولٍ عن نفسه، وهذا . ٣

غرسٌ لروح المسؤوليةّ.

محبّةً . ٤ يعكس  أن  ينبغي  الخارجي  السلوك  والباطن:  الظاهر  بين  الربط 

داخليّةً، لا انفصام بين الشعور والعمل.

تربية النفس في زمن الغَيبة: حين يغيب الإمام ، يكون الميزان هو . ٥

الإخلاص  على  النفوس  فتتربّى  حاضرًا،  الأخلاقي  الخطّ  يبقى  وبهذا  الوصايا، 

حتى لو لم يكن الإمام  ظاهراً للعيان.



۱۷٤

رابعًا: آثار الالتزام بالوصيّة على الفرد والمجتمع على الفرد:

أمّا على الفرد:أ- 

يصبح أكثر صفاءً نفسيًّا.. ١

يعيش حالة مراقبةٍ ذاتيّةٍ دائمة.. ٢

يتحول إلى شخصيّةٍ فاعلةٍ إيجابيّة.. ٣

لا يتهاون في المعاصي أو التقصير.. ٤

وأمّا على المجتمع:ب- 

١ .. تتشكل بيئةٌ قائمةٌ على الحبّ الحقيقي لأهل البيت

تنتشر ثقافة الإصلاح الذاتي والجماعي.. ٢

تصُان الهويةّ الدينيّة في ظلّ التحدّيات والانحرافات.. ٣

الخاتمة

  من خلال هذا البحث تبيّن أنّ التربية في الإسلام هي عمليةٌ شاملةٌ ومتكاملة، 

تبدأ من الذات وتمتد إلى المجتمع، وهي ليست نظريةً فقط، بل سلوك وعمل 

دائم. وتوصلنا إلى النتائج الآتية:

١. التربية في المنهج الإسلامي تقوم على تزكية النفس وربطها بالله تعالى.

٢. للأئمةّ  دورٌ أساس في التربية عبر القول، والفعل، والسلوك.

تؤسّس  عظيمة،  أخلاقيّةً  تربويةًّ  قاعدةً  تشكّل    الحجّة  الإمام  ٣. وصية 

لمسارٍ عمليّ متيٍن للمنتظرين.

٤. الالتزام بهذه الوصيّة يضمن للإنسان السير في خطّ الهداية، ويحقّق في 

المجتمع بيئةً إيمانيّةً فاعلة.



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱۷٥

إمام  محبّة  من  يقرّبنا  بما  للعمل  يوفقّنا  أن  القدير  العلي  تعالى  الله  نسأل 

والمسارعين  لظهوره،  الممهّدين  من  يجعلنا  وأن  يسخطه،  ما  يجنّبنا  وأن  زماننا، 

لقضاء حوائجه، والداعين لأمره، والمشمولين بدعائه، بحقّ محمدٍ وآله الطيبين 

الطاهرين.

المصادر

 القرآن الكريم.

السرائر، . ١ مستطرفات  أحمد،  بن  منصور  بن  محمّد  الشيخ  الحليّ،  إدريس  ابن   

(ت٥٩٨هـ)، تحقيق: لجنة التحقيق، الناشر، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة 

المدرسّين - قم المشرفّة، ط٢،١٤١١هـ.

 ابن الفتال النّيسابوريّ، الشّيخ محمّد، روضة الواعظين، (ت٥٠٨هـ)، تقديم، السيّد . ٢

محمّد مهديّ السيّد حسن الخرسان، النّاشر، منشورات الشـريف الرضيّّ- قم.

 ابن شاذان، سديد الدين شاذان بن جبرئيل القمي، الروضة في فضائل أمير المؤمنين . ٣

(ع)، (ت ٦٦٠)، تحقيق، علي الشكرچي، ط١، ١٤٢٣هـ

 ابن فارس، أحمد بن زكرياّ، معجم مقاييس اللغّة، (ت٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام . ٤

محمّد هارون، الناشر: مكتبة الإعلام الإسلاميّ - إيران، ط١٤٠٤هـ.

 ابن منظور، محمّد بن مكرم الإفريقيّ المصـريّ، لسان العرب، (ت٧١١هـ)، الناشر: . ٥

أدب الحوزة - قم المشرفّة، ط١٤٠٥هـ. 

 الإربليّ، عليّ بن عيسى بن أبي الفتح، كشف الغمّة في معرفة الأئمةّ، (ت٦٩٣هـ)، . ٦

النّاشر، دار الأضواء - بيروت، ط٢، ١٤٠٥هـ.

الناشر، . ٧ ف، (ت ٤٥٦هـ)،   الأندلسيّ، علي بن حزم، طوق الحمامة في الألُفَةِ والألاَُّ

مؤسسّة هنداوي للتعليم والثقافة، ط١، ٢٠١٦م.

طرائف . ٨ شفيع،  محمّد  السيّد  العلاّمة  ابن  أصغر  عليّ  السيّد  البروجرديّ،  الجابلقيّ   

الرجائّي،  مهدي  السيّد  تحقيق،  (ت١٣١٣هـ)،  الرجال،  طبقات  معرفة  في  المقال 

الناشر، مكتبة آية الله المرعشيّ النجفيّ- قمّ، ط١، ١٤١٠هـ.

 الحائريّ، الشيخ علي اليزدي، إلزام الناصب في إثبات الحجّة الغائب، (ت١٣٣٣هـ)، . ٩



۱۷٦

تحقيق، السيد علي عاشور. 

الرسّول، . ١٠ آل  عن  العقول  تحف  الحسين،  بن  علي  بن  الحسن  شعبة،  بن  الحراّنّي،   

(ق٤هـ)، تحقيق: علي أكبر الغفاريّ، النّاشر، مؤسّسة النّشر الإسلاميّ التاّبعة لجماعة 

المدرسّين بقم، ط٢، ١٤٠٤هـ.

ونشـر: . ١١ تحقيق  (ت٣٠٤هـ)،  الإسناد،  قرب  جعفر،  بن  الله  عبد  الشّيخ  الحميريّ،   

مؤسّسة آل البيت  لإحياء الترّاث- قمّ، ط١، ١٤١٣هـ

القرآن، . ١٢ غريب  في  مفردات  محمّد،  بن  الحسين  القاسم  أبو  الأصفهانّي،  الراغب   

(ت٥٠٢هـ)، الناشر، دفتر نشر الكتاب، ط٢، ١٤٠٤هـ.

 الصّحيفة السّجاديةّ، للإمام عليّ بن الحسين (ت٩٤هـ)، النّاشر، دفتر نشـر الهاديّ- . ١٣

قم، ط١، ١٤١٨هـ.

 الصدوق، الشيخ محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّيّ، الخصال، (ت٣٨١هـ)، . ١٤

الحوزة  الناشر، منشورات جماعة المدرسّين في  تصحيح وتعليق، علي أكبر غفاري، 

العلميّة - قم المشرفّة، ط١٤٠٣هـ.  

 ------------، علل الشرائع، (ت٣٨١هـ)، تحقيق، السيّد محمّد صادق بحر العلوم، . ١٥

الناشر، منشورات المكتبة الحيدريةّ - النجف الأشرف، ١٣٨٥هـ.

الأعلميّ، . ١٦ حسين  الشيخ  تحقيق،  (ت٣٨١هـ)،  الرضا،  أخبار  عيون   ،------------  

الناشر، مؤسّسة الأعلميّ - بيروت، ط١، ١٤٠٤هـ.

 ------------، مَنْ لا يحضـره الفقيه، (ت٣٨١هـ)، تحقيق، عليّ أكبر الغفاريّ، الناشر، . ١٧

مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرسّين - قم المشرفّة، ط١٤٠٤/٢هـ.

 الطبرّسيّ، الشّيخ أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب، الاحتجاج (ق٦هـ)، تحقيق، . ١٨

السّبحانّي،  الشّيخ جعفر  بِهْ، إشراف:  البهادريّ، والشّيخ محمّد هادي  إبراهيم  الشّيخ 

النّاشر، دار الأسُوة، ط٤، ١٤٢٤هـ.

الشّيخ محمّد بن جرير بن رستم، دلائل الإمامة، (ق٥هـ)، تحقيق . ١٩ الصّغير،  الطبرّيّ   

ونشر: مؤسّسة البعثة- قم، ط١، ١٤١٣هـ.

(رجال . ٢٠ الرجال  معرفة  اختيار  الحسن(ت٤٦٠هـ)،  بن  محمد  الطائفة  شيخ  الطوسيّ 

الرجائي،  مهدي  السيد  تحقيق،  الأسترآبادي،  داماد  مير  وتعليق،  تصحيح  الكشيّ)، 



 �� ����� ��£
«�� �
����� Á �¡�
���� á¬«�� Á â�����۱۷۷

الناشر، مؤسّسة آل البيت ٪ لإحياء التراث، المطبعة بعثت – قمّ، سنة ١٤٠٤هـ. 

------------، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق وتصحيح أحمد حبيب قصير العاملي، . ٢١

ط١،  الإسلامي،  الإعلام  مكتب  مطابع،  على  طبع  الإسلامي  الإعلام  مكتب  الناشر، 

رمضان المبارك ١٢٠٩ ه .

 ------------، مصباح المتهجّد، النّاشر، مؤسّسة فقه الشّيعة - بيروت، ط١، ١٤١١هـ.. ٢٢

بهزاد . ٢٣ تحقيق،  (ت٥١٥هـ)،  الأمالي،  الحسن،  بن  محمّد  بن  الحسن  الطوّسيّ،   

الجعفريّ، وعلي أكبر الغفاريّ، النّاشر، دار الكتب الإسلامية- طهران، ط١، ١٣٨٠ش.

 العامليّ، الشّيخ محمّد بن مكّي (الشّهيد الأوّل)، الدّرةّ الباهرة مِنَ الأصداف الطاّهرة، . ٢٤

ط،  زائر،  انتشارات  النّاشر،  مسعوديّ،  الهادي  عبد  وترجمة،  تحقيق  (ت٧٨٦هـ)، 

١٣٧٩ش.

 العسكريّ، أبوهلال الحسن بن عبد الله، الأمثال، (ت بعد٣٩٥هـ)، تحقيق وتعليق: . ٢٥

النّاشر، دار الجيل- بيروت، ط٢،  محمّد أبو الفضل إبراهيم، وعبد المجيد قطامش، 

١٣٨٤هـ.

 العلياري التبريزي، الحاج ملا علي، بهجة الآمال في شرح زبدة المقال، (ت١٣٢٧هـ)، . ٢٦

تحقيق: حائرى جعفر، الناشر، بنياد فرهنگ اسلامى كوشانپور - إيران – تهران، ط٢، 

١٤١٢هـ.

تحقيق . ٢٧ الصّافي،  تفسير  محسن(ت١٠٩١هـ)،  محمّد  المولى  الكاشانّي،  الفيض   

وتعليق، الشّيخ حسين الأعلميّ، النّاشر: مكتبه الصّدر- طهران، ط٢، ١٤١٦هـ.

ين الحسينيّ الأصفهانّي، النّاشر: مكتبة الإمام . ٢٨  ----------، الوافي، تحقيق: ضياء الدِّ

أمير المؤمنين عليّ  العامّة - أصفهان، ط١، ١٤٠٦هـ.

ين الراونديّ، سعيد بن هبة الله، مكارم أخلاق النبيّ والأئمةّ (ع)، (ت٥٧٣هـ)، . ٢٩  قطب الدِّ

العبّاسيّة المقدّسة مكتبة ودار مخطوطات،  العتبة  الناشر:  تحقيق، حسين الموسوى، 

ط١، ١٤٣٠هـ. 

مكتبة . ٣٠ النّاشر،  (ت٤٤٩هـ)،  الفوائد،  كنز  عليّ،  بن  محمّد  الشّيخ  الكراجكّي،   

المصطفويّ- قم، ط٢، ١٣٦٩ش.

مكتبة . ٣١ الناشر،  الحصين، (ت٩٠٥)،  والدرع  الأمين  البلد  إبراهيم،  الشيخ  الكفعمي،   



۱۷۸

الصدوق، ط، ١٣٨٣هـ.

 الكلينيّ الراّزيّ، الشّيخ محمّد بن يعقوب بن إسحاق، الكافي، (ت٣٢٨هـ أو ٣٢٩هـ) ، . ٣٢

تحقيق: علي أكبر الغفاريّ، النّاشر، دار الكتب الإسلاميّة - طهران، ط٣، ١٣٨٨هـ.

 المفيد، الشّيخ محمّد بن محمّد بن النّعمان العكبريّ البغداديّ، مزار، (ت٤١٣هـ)، . ٣٣

 - والتوزيع  والنشر  للطباعة  المفيد  دار  الناشر،  الأبطحي،  باقر  محمّد  السيد  تحقيق: 

بيروت – لبنان، ط٢، ١٤١٤هـ.

 الموفق بن أحمد بن محمّد المكّي الخوارزميّ، مناقب، (ت٥٦٨هـ)، تحقيق، الشّيخ . ٣٤

التاّبعة  الإسلاميّ  النّشـر  مؤسّسة  النّاشر،  الشّهداء،  سيّد  مؤسّسة  المحموديّ،  مالك 

لجماعة المدرسّين بقم، ط٢، ١٤١٤هـ.

الرضي، . ٣٥ الشريف  أختاره وجمعه  ما  تحقيق،    الإمام علي  البلاغة، خطب  نهج   

ضبط نصّه وابتكر فهارسه العلمية: الدكتور صبحي صالح، ط١، ١٣٨٧هـ. 

 النّوريّ، الميرزا حسين الطبرّسيّ، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، (ت١٣٢٠هـ)، . ٣٦

تحقيق ونشر: مؤسّسة آل البيت لإحياء الترّاث – بيروت، ط١، ١٤٠٨هـ.




