
Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����۲۷

flfiâ̌’\Â;Ü]q¡¸\;Ød; �ÍÂÅ‚∏\;Ä]¬Ë∏\

(*)¡������� �
 ��� È�·��

(*)  باحث و أستاذ في الحوزة العلمية / النجف الأشرف.



۲۸

� �����
يتناول هذا البحث إشكاليّةً مركزيةًّ في الفكر المهدوي، وهي العلاقة بين 

حتميّة ظهور الإمام المهدي وبين السُنن الإلهيّة التي تحكم التاريخ والإنسان. 

نظام  وفق  على  يأتي  أم  محضةٍ  خارقةٍ  بمعجزةٍ  الظهور  يتحقّق  هل  ويناقش: 

الأسباب والعلل الطبيعيّة والبشريةّ؟

أبرز محاور البحث

يجمع  الكريم  القرآن  أنّ  البحث  يؤكد  والاختيار:  الحتميّة  بين  الجدليّة   -

بين السُنن الإلهيّة الثابتة كقوله: ﴿فَلَنْ تجَِدَ لِسُنَّة الله تبديلاً﴾، وبين أثر الإرادة 

ُ ما بِقَوْمٍ﴾. الإنسانيّة في صنع المستقبل، كقوله: ﴿إنَِّ اللَّهَ لا يُغَيرِّ

إلهيّ  موعدٌ  المهدي  الإمام  ظهور  الحتمي:  والميعاد  المهدوية  الدولة   -

بل وفق شروطٍ  اعتباطاً؛  يتـم  توقيته لا  لكن  وقوعه،  التغيير في أصل  يقبل  لا 

الاستعداد  مرحلة  المجتمع  وبلوغ  المؤمنة،  النخبة  وجـود  منهـا  موضوعيّة، 

والقابليةّ.

- ثنائية الأجل الثابت والمتغير: يرسم القرآن مفهومين للأجل، أجلاً متغيّراً 

الظهور  ثابتاً لا مفرّ منه. ويطبّق ذلك على  الناس، وأجلاً  استعداد  يعتمد على 

المهدوي: فإما أن تبادر البشريةّ نحوه، وإمّا أن يفُرض عليها في مساراتٍ مؤلمة.

الحـجّـة  لإثبـات  وسيلةٌ  المعجزة  والوظيفة:  التعريف  بين  المعجزة   -

لظهوره  التمهيد  لكن  بالمعجزات،  يؤيدّ  فالإمام  السُـنـن؛  عــن  بديلاً  وليست 

يتطلب التهيئة البشريةّ.

- الغيبة الطويلة وحكمتها: ليست الغيبة إقصاءً للإمام؛ بل سياقٌ ضروريٌّ 

لنضج التجربة الإنسانيّة، ولإعداد الأمة لقبول مشروع العدل الإلهي.

الكلمات المفتاحيّة:

 الدولة المهدويّة، الاعجاز، المعجزة، السُنن، الغَيبَة، الانتظار.



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����۲۹

المقدّمة

ويغريه  يثيره  كما  ورغبته  الإنسان  فضول  يثير  من شيءٍ  ما  قلنا  إذا  نبالغ  لا 

معرفة ما يخفيه عنه المستقبل؛ ولأجله صار يتوسّل بكلّ الوسائل والسبل للكشف 

الإدراك  عبور  أنّ  لعلمه  التنجيم؛  أو  الكهانة  طريق  عن  ولو  عليه،  والتعرفّ  عنه 

والوعي الإنساني إلى ضفة الزمان الأخرى، واستشراف ما يحمله من مفاجئاتٍ 

سوف يوفرّ ويدرّ عليه الكثير، وينبهّه إلى ما يخشاه ويحذر منه ممّا لم يكن في 

حسبانه وتوقعاته. 

التاريخ والسُنن الاجتماعيّة الحاكمة في  ومن هنا تأتي أهميّة دراسة فلسفة 

السببيّة المولِّدة والمنتجة  نظام  الحضارات بوصفها مفردةً من مفردات  أو  الأمُم 

للحدث في مستقبل حياة الإنسان ومصيره الذي ينتظره. 

ولعل إشكاليّة الإرادة الحرةّ قد تطفو على السطح بين تلك الأمُنية الكبيرة 

التي تحاول أن تتجاوز الحجاب الزماني الذي يغلفّ قادم الأيام، وبين المقولة 

التي تذهب إلى أنّ القوانين والأقدار قاضيةٌ بمضامينها على مجريات الأمور، ومن 

التاريخ مع فكرة سلطة الإنسان ومدى تأثيره في مجمل  تنبثق جدليّة حتميّة  هنا 

الوقائع والقضايا المستقبليةّ. 

فإنّ الإنسان إنْ كان حرًّا ومطلق السراح في رسم نهايته ومصيره اللامتعين، 

فما معنى أن نتحدث عمّا سيجري وما سيقع، وإنْ كان مقيّدًا لا حول له ولا قدرة، 

القوانين بعد عجزه عن إمكان  النظم وتلك  فما معنى أن نحثهّ على دراسة تلك 

تغيير المواقف والتحوّلات. 

التي قسّمت المفكّرين إلى فريقين في  وهذه الجدليّة هي إحدى الأسباب 

اتجاهين مختلفين:



۳۰

المصادفات  من  سلسلةٍ  سوى  ليست  التاريخ  أحداث  أنّ  يعتقد  من   -١

والاتفاقات الناشئة من فوضى الإنسان التي لا تعود إلى قواعد كليّة.

الفرد وحرّيته،  التاريخ والمجتمع عابرةٌ لاستقلاليّة  أنّ مسيرة  يعتقد  ٢- من 

ومحكومةٌ لنظام السُنن المقننة سلفًا. 

هاتين  بين  الكبير  والافتراق  التباين  يخفى  لا  وتلك  الوجهة  هذه  وبين 

النظريةّ  بحسب  والمعرفة  الدراسة  تلك  نتيجة  ستكون  الحال  بطبيعة  الفكرتين. 

ما  أو  تربويّ،  عطاءٍ  لكلّ  فقدها  بعد  الوقت  وتضييع  التسلية  تتجاوز  لا  الأولى 

فإنّ  الثانية  النظريةّ  مؤدّى  أمّا  المستقبل،  ملامح  رسم  في  منه  للاستفادة  يصلح 

الكليةّ  لقوانينه  خاضعًا  ويعود  العالم،  هذا  أجزاء  في  كينونةً  الإنساني  للمجتمع 

وقواعده العامّة، وبذلك يصلح لأن يكون موضوعًا للدراسة والبحث وجديراً بأنْ 

يسُتفاد منه ويعُتبر به. 

وحتى لا نطيل في المقدّمة أكثر ممّا نحتاج إليه في التمهيد لموضوع بحثنا 

العدل والحقّ على  فيه من بسط  يتحقّق  اليوم الموعود وما  الذي يتصل بحتميةّ 

الكريم لإثبات حقيقتين  القرآن  فرَجََه)، يطلّ علينا  اللهُ  لَ  يد الإمام المنتظر (عجَّ

بنظامٍ  الإنساني محكومٌ  والمجتمع  التاريخ  أنّ  منهما  الأولى  يؤكّد في  ناصعتين 

فإنّ  الرؤية  هذه  على  وبناءً  والاستثناء،  التغير  يقبل  لا  قانونٍ  وفق  وعلى  صارمٍ، 

القرآن الكريم يرفض بشدة النظرة العبثيّة والاعتباطيّة التي قد يتوهمها البعض في 

لِيَن  مجاري الأحداث والظواهر التاريخيّة؛ يقول تعالى: ﴿فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ سُنَّة الأوََّ

فَلَنْ تجَِدَ لِسُنَّة اللهِ تبَْدِيلاً وَلَنْ تجَِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تحَْوِيلاً﴾ [فاطر: ٤٣]. 

وفي هذا السياق الثابت يعود القرآن الكريم ليؤكّد الحقيقة الثانية التي تؤشرّ 

إلى تأثير الإرادة الإنسانيّة والسلوك الإنساني في صناعة الحدث ووقوعه، يقول 

وُا ما بِأنَفُْسِهِمْ﴾ [الرعد: ١١].  ُ ما بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيرِّ تعالى: ﴿إنَِّ اللهَ لا يُغَيرِّ



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����۳۱

وقد يبدو على ضوء هذين الثابتين أنّ مآلات الأحداث ونهاياتها لا تتجاوز 

القرار الإنساني فيما يريد أو ما لا يريد، وهو الأمر الذي يأباه القرآن الكريم حينما 

أو حقيقةٍ  ليست على نمطٍ واحدٍ  وقائع المستقبل  أنّ  عدّة  قرآنيّةٍ  آياتٍ  يؤكّد في 

معها  يشترك  الحاسمة لا  ومشيئته  الإلهيّة  للإرادة  محضًا  يعود  ما  فمنها  واحدة، 

أحدٌ في صياغتها وتكوينها، ومنها ما يعود إلى الإنسان وإرادته ليصبح الأمر بعد 

ذلك أشبه بالفكرة التي تنتهي إلى كون الإنسان مجبورًا في جهة ومفوّضًا إليه في 

جهةٍ أخرى، وهو الشرح الذي قد يعتمده البعض في فهم ما ورد عن أهل بيت 

العصمة  في قولهم: «لا جبرَ ولا تفويضَ، ولكنْ أمرٌ بين أمرين»[١]. وهو ما 

نرفضه ونعجز عن اقتناصه ورصده من الحديث السابق والذي ظاهره النفي للجبر 

والتفويض على كلا المستويين، لا أنهّ يؤكّد على إثباتهما وإرسائهما معًا، وإنّما 

كلٍّ  يترتب على  الفكرتين لما  لكلا  الرفض  بصدد  أنهّ  الحديث  من  نفهمه  الذي 

منهما محذورٌ عقائديّ لا ينسجم مع العقيدة الإسلاميّة وعمقها المعرفي. 

فإنّ عنوان التفويض إنْ كان يتعارض مع حاكميته تعالى وسلطنته على خلقه 

فإنّ الجبر هو الآخر يتنافى مع عدله ورحمته تعالى؛ ولذا نجد أنفسنا غير منسجمين 

مع الفهم السابق الذي يستهدف الإثبات لهذين العنوانين جميعًا ولو بنحوٍ جزئّي 

ليمزج بينهما بخلطةٍ وتوليفةٍ تحفظ شيئاً من السلطة الإلهيّة هنا، وشيئاً من الحريةّ 

الإنسانيّة هناك. ولذلك نقدّم رؤيةً مغايرةً لما تقدّم من خلال المقاربة التي نميل 

إليها في بيان معنى الحديث تقوم على أساس إثبات الإرادة الإنسانيّة وحرّيتّها فيما 

قرّرته المشيئة الإلهيّة وإرادته لها، ولكن لا على نحو التفويض وإطلاق السراح، 

بل في ضمن الأقدار والسُنن التي انبثقت عن أسماء الله تعالى وصفاته الحسنى، 

التاريخيةّ لا  فالإنسان على كلّ حالٍ يبقى حرًّا بقرارٍ إلهيّ لا بقرارٍ منه، وحركته 

تخرج أيضًا عن هذا المعنى؛ لأنهّ محكومٌ في مسارات واتجاهات رسمتها السماء 

إِلى  كادِحٌ  إنَِّكَ  الإنِسْانُ  أيَُّهَا  ﴿يا  تعالى:  يقول  وتغييرها،  دفعها  يستطيع  سلفًا لا 

[١] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ١٦٠/١.



۳۲

رَبِّكَ المنُْتَهى﴾ ﴿وَأنََّ إِلى  رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلاقِيهِ﴾ [الانشقاق: ٦]، ويقول تعالى: 

[النجم: ٤٢]. 

ومن ضمن تلك المسارات والنهايات هو ما أكّدته عدّة من الآيات القرآنيةّ 

المحتوم  المصير  عند  تتوقف  التاريخ سوف  نهاية  أنّ  ت على  نصَّ التي  الكريمة 

بانتصار الحقّ ودحض الباطل إلى غير رجعةٍ لتستند تلك الحقيقة المستقبليّة على 

محض الإرادة الإلهيّة في اتخّاذ ذلك القرار وذلك الثابت؛ يقول تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي 

المشرُْكُِونَ﴾ كَرهَِ  وَلَوْ  كُلِّهِ  ينِ  الدِّ عَلىَ  لِيُظْهِرهَُ  الحَقِّ  وَدِينِ  بِالهُدى  رَسُولَهُ  أَرْسَلَ 

بَعْدِ  مِنْ  بوُرِ  الزَّ كَتَبْنا فيِ  ﴿وَلَقَدْ  قائل:  [التوبة: ٣٣؛ الصف: ٩]. ويقول عزّ من 

الِحُونَ﴾ [الأنبياء: ١٠٥].  كْرِ أنََّ الأرَْضَ يَرثِهُا عِبادِيَ الصَّ الذِّ

وهو المعنى نفسه الذي أكّدته روايات أهل البيت ، وما استفاضت به 

أحاديثهم الشريفة، فقد ورد عن النبيّ : «والذي بعثني بالحقّ نبيًّا لو لم يبقَ 

المهديّ،  ولدي  فيه  يخرج  حتىّ  اليومَ  ذلك  اللهُ  لطوّل  واحدٌ  يومٌ  إلاّ  الدنيا  من 

فينزل روح الله عيسى بن مريم فيصليّ خلفه، وتشرق الأرض بنوره، ويبلغ سلطانه 

المشرق والمغرب»[١]. 

القاسم، قال: كنا عند  غَيبته عن داود بن أبي  النعماني في  وكذلك ما رواه 

الرواية   فجرى ذكر السفياني وما جاء في  أبي جعفر محمد بن علي الرضا 

المحتوم؟  لله في  يبدو  هل   : فقلت لأبي جعفر  المحتوم،  من  أمره  أنّ  من 

قال: «نعم»، قلنا له: فنخاف أن يبدو لله في القائم، قال: «القائم من الميعاد»[٢]. 

ولا أوضح من حتميّة هذا اليوم بعد توصيفه من قبل الإمام الباقر  بكونه من 

الميعاد الذي لا يعرضه البداء ضرورة ﴿إنَِّ اللهَ لا يُخْلِفُ الميِعادَ﴾ [آل عمران: ٩؛ 

الرعد: ٣١]، ليدلل بعد ذلك على أنّ القرار في ذلك يعود حصرًا للإرادة الإلهيةّ 

[١]    الصدوق، محمد بن علي بن الحسين بن بابوية القمي، كمال الدين، ص٢٨٠.

[٢]   النعماني، محمد بن إبراهيم بن جعفر، الغيبة، ٣١/٥.



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����۳۳

لعلنّا  آخر  بحثٌ  فله  فيه،  والسبب  ذلك  العلةّ في  وأمّا  به.  فيما شاءته وحكمت 

نتطرقّ إليه في دراسةٍ قادمةٍ إذا وفقّنا الله تعالى لذلك. 

والنتيجة التي ننتهي إليها بعد هذا البيان أنّ حرية الإنسان وقراراته في رسم 

مصير التاريخ ومستقبله إنّما هي فاعلةٌ من جهةٍ، ومنفعلةٌ من جهةٍ أخرى، فلا هو 

النظام والمخططّ  إليه في رسم  مجبورٌ في حركته وسلوكه ولا هو حرٌّ ومفوّضٌ 

الذي تشكّله الأقدار الإلهيةّ. وبذلك استطعنا أن نقدّم رؤيةً نعتقد بسلامة مضمونها 

ومدلولها في فهم الحديث السابق لا يتناقض مع ظاهره، ولا مع عمقه العَقَدي 

الذي ينسجم مع تحمّل الإنسان لمسؤولياته وواجباته، ولا يتجاوز الذات الإلهيةّ 

في سلطنتها وحاكميتها على الكون ونظامه الذي قرّره وأبدعه. 

الإنسان واليوم الموعود: 

مع تأكيدنا السابق على أنّ قرار اليوم الموعود منحصرٌ بالإرادة الإلهيّة محضًا، 

فلا يعني ذلك بأيّ حالٍ أن تحقّق ذلك اليوم فاقدٌ للشروط والأركان التي تقتضي 

بسعادة  معنيٌّ  إنّما هو  الإلهيّ  أنّ هذا المشروع  التأجيل؛ ضرورة  أو  به  التعجيل 

الإنسان، وتحقيق كماله الفردي والاجتماعي، ولا سيّما بعد الذي أوضحناه من 

إثبات حريةّ الإنسان وتأثير خياراته وفاعليتها في حركة التاريخ، فإنّ دولة الإمام 

لَ اللهُ فرَجََه)،  وإنْ كانت قدََرًا حتميًّا لا ترتضي السماء بالتنازل عنه  القائم (عجَّ

اعتمادًا على سير  تحقّقه  وتوفير شروط  توقيته  أمر  علَّقت  ولكنّها  فيه،  الزهد  أو 

الإنسانيّة إليه بخطاها هي، لا بخطى غيرها، حاله حال كلّ العطايا والمواهب التي 

أرادها الله تعالى لخلقه، أو أفاض بها عليهم ليكون بلوغ تلك العطية، وتلك الهبة 

الإلهيّة بحاجة لأن يمضي الإنسان هو في طريقها وسبيلها. 

السُنن الإلهيّة، وطبيعة  أنّ هذا المعنى مطَّردٌ وشاملٌ في جريان  ولا يخفى 

انطباقها على مصاديقها، ومن هنا يقرّر القرآن الكريم أنّ للإرادات الإلهيّة أجلين 

وموعدين، أحدهما متحركٌّ ومتغيّرٌ يعُبرّ عنه أحياناً بالأجل الموقوف، والآخر ثابت 



۳٤

ومستقرّ يعُبرّ عنه بالأجل المسمّى، وفي الأول منهما أنت تذهب إليه، وفي الثاني 

هو الذي سيأتي إليك، حاله كحال ظاهرة الموت الذي كتبه الله علينا، فإنَّ انتهاء 

حتمّتها  ظاهرةٌ  من جهةٍ  فهو  ذاتها،  للمعادلة  يخضع  الأرض  الإنسان على  عمر 

الإرادة الإلهيّة، وحكمت بها ابتداءً، يقول تعالى: ﴿أيَْنَما تكَُونوُا يُدْركِْكُمُ الموَْتُ 

وَلَوْ كُنْتُمْ فيِ بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ﴾ [النساء: ٧٨]، ومن جهةٍ أخرى فإنّ ملاك تحديد عمر 

الإنسان يعود في أجله الأول إلى قراره هو واختياره، ولكن لا يعني ذلك أنّ هذا 

الامتداد الزمني لعمر الإنسان مبذولٌ إلى ما لا نهاية، بل هناك الأجل الثابت الذي 

يأتي إليه في نهاية المطاف مهما راعى الإنسان الجوانب الماديةّ أو المعنويةّ التي 

تؤثرّ في طول العمر وبقائه.

نحوه  تتحركّ  أن  يمكن  متغيّرٌ  أجلٌ  فلها  المهدويةّ،  للدولة  بالنسبة  وهكذا 

تؤهّلها  التي  لو وفَّرت عناصر الاستعداد والمقوّمات  فيما  إليه  الإنسانيّة، وتصل 

بعض  الدولة مشروطةٌ في ضمن  تلك  أنّ  وإنجاح مشروعها؛ ضرورة  بها  للقيام 

الإمام  رواية  في  كما  للتضّحية،  والمستعدّة  المناصرة  النخبة  بوجود  مقتضياتها 

الله أمره، فإذا  الجواد : «فإذا اجتمعت له هذه العدّة من أهل الإخلاص أظهر

)، فلا يزال يقتل  الله (عزَّ وجلَّ كمل له العقد وهو عشرة آلاف رجل، خرج بإذن

 .[١]«( الله حتى يرضي الله (عزَّ وجلَّ أعداء

مضافاً إليها الانعطافة المجتمعيّة نحو الوعي والإدراك الذي ينتهي بها إلى 

القناعة التامّة بفشل كلّ الحلول الوضعيّة والأرضيّة التي مرَّت عليها في مسيرتها 

الإقرار،  المعرفيةّ  ذاكرتها  في  لديها  ويحضر  التجارب  تلك  لتختزن  التاريخيّة؛ 

ما زالت  إليه كثيراً، والذي  الذي سعت  الهدف  والاعتراف بقصورها في تحقيق 

تحمله في فطرتها وصميم ذاتها، ألا وهو نشر العدل والقسط في كلّ ما يرتبط به 

من معانٍ سامية ونبيلة، وهو المعنى الذي يرشح بوضوحٍ من بعض ما ورد عن أهل 

البيت ، فقد جاء عن الإمام الباقر : «فخروجه  إذا خرج يكون عند 

[١]  الصدوق، كمال الدين، ص٣٧٨. 



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����۳٥

اليأس والقنوط من أن يروا فرَجًَا»[١]. حتى تبلغ الأمور ذروتها في الحلقة الأخيرة 

لَ اللهُ فرَجََه) ليستشعر الناس حينذاك  من مسيرة الإنسانيةّ قبل ظهور الإمام (عجَّ

عجزهم التام عن إصلاح أوضاعهم، وليتصل عجزهم من غير أملٍ يلوح في الأفُق 

إلاّ على يديه المباركتين لتنتهي هذه الأزمات وتتوقف الحروب ويعمّ السلام. 

وقد اجتمع كلا هذين المعنيين اللذين هما محلّ الكلام أعني (الأجل الثابت 

 في سياق حديثه عن  الصادق  الإمام  فيهما) في حديث  والمتغيّر والملاك 

بني إسرائيل والفَرَج الذي حصل لهم على يد نبيّ الله موسى  مقارنةً بالفَرَج 

لَ اللهُ فرَجََه). فقد روى العياشي  الذي تنتظره البشريةّ على يد الإمام المهدي (عجَّ

في تفسيره عنه : «لما طال على بني إسرائيل العذاب ضجّوا وبكوا إلى الله 

أربعين صباحًا، فأوحى الله إلى موسى وهارون يخلصهم من فرعون، فحطَّ عنهم 

سبعين ومائة سنة»، قال: وقال أبو عبد الله : «هكذا أنتم لو فعلتم لفرّجَ الله 

عنا، فأمّا إذا لم تكونوا فإنّ الأمر ينتهي إلى منتهاه»[٢]. 

فرَجََه)  اللهُ  لَ  (عجَّ الإمام  ظهور  توقيت  في  الأجل  بتعدّد  واضحةٌ  والرواية 

الناس وإيمانهم بالمخلص والمنقذ المجعول  يعتمد على مدى تفاعل  أحدهما 

التاريخ  إليه  يصل  سوف  الذي  المنتهى  هو  الثاني  والأجل  تعالى،  الله  قبل  من 

النفوذ  أو  الخروج  يمكن  ولا  للدار،  يكون  الذي  الوحيد  كالباب  حتميّة  بصورةٍ 

إلاّ من خلاله. فإذا رفضت البشريةّ هذه المسيرة وهذا السبيل فإنّ ذلك لن يؤدي 

الله  فإنّ  وتهاونهم،  الناس  تقاعس  على  بناءً  القرار  وهذا  الإرادة  هذه  إلغاء  إلى 

تعالى غالب على أمره، بل لهم أجلٌ هم بالغوه، فإن وصلوا إليه وإلاّ جرت سُنَّة 

الاستبدال، يقول تعالى: ﴿وَإنِْ تتََوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثمَُّ لا يكَُونوُا أمَْثالَكُمْ﴾

قَوْمًا  وَيَسْتَبْدِلْ  ألَِيمًا  عَذاباً  بْكُمْ  يُعَذِّ تنَْفِرُوا  ﴿إِلاَّ  تعالى:  ويقول   ،[٣٨ [محمد: 

غَيْرَكُمْ﴾ [التوبة: ٣٩]، وقد ورد هذا المعنى عن الإمام الصادق  في كتاب 

[١] النعماني، الغَيبة، ص٢٤٠.

[٢]   العياشي، محمد بن مسعود بن عيّاش، تفسير العيّاشي، ١٥٤/٢.



۳٦

الغيبة للنعماني: «إنّ صاحب هذا الأمر محفوظٌ له، لو ذهب الناس جميعًا أتى 

): ﴿فَإنِْ يَكْفُرْ بِها هؤُلاءِ فَقَدْ  الله له بأصحابه وهم الذين قال لهم الله (عزَّ وجلَّ

فيهم:  الله  قال  الذين  وهم   ،[٨٩ [الأنعام:  بِكافِرِينَ﴾  بِها  لَيْسُوا  قَوْمًا  بِها  وَكَّلْنا 

﴿فَسَوْفَ يَأتِْي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونهَُ أذَِلَّةٍ عَلىَ المؤُْمِنِيَن أعَِزَّةٍ عَلىَ الكافِرِينَ﴾ 

[المائدة: ٥٤]»[١].

فرَجََه)  اللهُ  لَ  (عجَّ المهدي  للإمام  الشريف  التوقيع  في  ورد  ذلك  ولأجل   

فإنّ ذلك  الفَرَج،  بتعجيل  الدعاء  الذي خرج لإسحاق بن يعقوب: «وأكثروا من 

فرَجَُكم»[٢]. 

الدولة المهدويّة بين السببيّة والإعجاز: 

على  جاءت  حقيقة  تمضي)،  أن  لابد  ونهاياتٌ  وإراداتٌ  غاياتٌ  تعالى  (لله 

لسان أمير المؤمنين  في سياق جوابه للأصبغ بن نباته حين سأله عن حتميةّ 

عصر الظهور، ولا أراني بحاجةٍ لإثبات هذا المعنى بعد أن أكّده القرآن الكريم في 

عديد الآيات القرآنيّة التي تتوافق معها مئات الأحاديث الشريفة التي تحمل هذا 

المضمون، بل وإطباق جميع الديانات السماويةّ التي انسجمت فيما بينها حول 

هي  الأرض  على  الحياة  لمسيرة  النهائي  المستقبل  أنّ  إلى  تذهب  محدّدةٍ  فكرةٍ 

انتصار أطروحة العدل على أطروحة الظلم، وسيادة الإيمان والحق والعلم على 

كلّ ما يتعارض مع هذه المعاني والمضامين، تلك إذًا هي الإرادة الإلهيّة التي لا 

تقبل المحو والتغيير أو النقض والتبديل، ولا شك في أنّ لله تعالى طريقته في كلّ 

حادثٍ وميعادٍ تتعلقّ مشيئته وإرادته به وإن كانت السبل المعتادة والطرق المألوفة 

الكريم  القرآن  إليه  انتباهنا  يلفت  الذي  هو  ذلك  نظرنا.  بحسب  منتفيةٌ  مقطوعةٌ 

النَّاسِ لا  أَكْثَرَ  وَلكِنَّ  أمَْرهِِ  غالِبٌ عَلى  ﴿وَاللهُ  تعالى:  قوله  ويحكيها المطلق من 

[١]  النعماني، الغَيبة، ص١٧٠. 

[٢]  الصدوق، كمال الدين، ص٤٨٥. 



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����۳۷

ءٍ  يَعْلَمُونَ﴾ [يوسف: ٢١]، وقوله تعالى: ﴿إنَِّ اللهَ بالغُِ أمَْرهِِ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شيَْ

قَدْرًا﴾ [الطلاق: ٣]. 

وإنّما الكلام في خارطة الطريق التي تنتهي إلى ذلك، وهي لا تخلو من أحد أمرين:

وراء  إفاضة  هي  أي  الابتدائيّة،  التكوينيّة  بالقدرة  تتم  أن  الأول: فإمّا  الأمر       

الله  لأنّ  فقط؛  الإلهيّة  بالإرادة  تحصل  وإنّما  الطبيعيّة،  والعلل  الماديةّ  الأسباب 

تعالى يريد ذلك. 

الأمر الثاني: وإمّا أن يكون هناك سببٌ طبيعيّ مستورٌ وغائبٌ عنّا أحاط به 

سبحانه علمًا، وخفي علينا، فيكون هو السبيل لتحقيق إرادته، ولا ريب في أنّ كلاِ 

الوجهين على مستوى الثبوت والإمكان يشكلان نظريتّين لا يلزم من افتراضهما 

امتناع ولا مخالفة، لا من جهة العقل ولا النقل، فالباري تعالى له القدرة المطلقة 

تغيير، كما  بنقضٍ ولا  الذي لا معقِّب لحكمه  الحاكم  يريد لكونه  أو  يشاء  فيما 

أنّ علمنا مهما بلغ وتطور فإنهّ يبقى قاصرًا وعاجزاً عن الإحاطة بنظام الأسباب 

الأسباب  تلك  أنّ  والمعرفة، ضرورة  الاستكشاف  منه محاولة  لنا  وإنّما  والسُنن، 

وتلك السُنن منبثقةٌ عن أسمائه الحسنى وصفاته العليا، التي لا إحاطة لنا بمعرفتها 

لكُِلِّ  اللهُ  ﴿جَعَلَ  تعالى:  قوله  أنّ  إلاّ  نحوٍ جزئي،  إلاّ من وجه، وعلى  وإدراكها 

ءٍ قَدْرًا﴾ [الطلاق: ٣] يؤيدّ الوجه الثاني دون الأول، فهي واضحة في أنّ كلّ  شيَْ

الأحداث والوقائع لا تخرج عن نظام الأقدار والأسباب، سواء علمنا بذلك أم لم 

نعلم، ضرورة أنّ تلك الأسباب مع ما بينها وبين نتائجها من اتصالٍ وارتباطٍ لم 

يكن هو مملوكًا لها في أنفسها حتى تطيع في حالٍ وتعصي في حال أخرى، بل 

هي مجعولةٌ من قبله تعالى ومنقادةٌ له. 

متحقّقٌ لا  به  تعالى، وحكم  الله  ما حتمّه  أنّ  لدينا  يكون واضحًا  هنا  ومن 

محالة، فله القدرة للوصول إليه من أيّ وجهٍ شاء أو أراد، ولا يبقى بعد ذلك معنى 

للاستغراب أو الاستبعاد في كون الدولة المهدويةّ هي الميعاد الذي لن تتخلفّ 



۳۸

عنه طبيعة الأشياء أو مقتضيات ظروفها، وليس ذلك كما لا يخفى تعطيلاً لنظام 

السببية أو نفياً لنظام العليّة، بل إثبات لكونها بيده سبحانه وتعالى يوجّهها حيث 

يشاء وحيث أراد.

غَيبة  تستغرقها  التي  الطويلة  الفترة  أنّ  نفهم  أن  يمكن  ذلك  ضوء  وفي 

 لم تكن بعيدةً في مرحلة التوقيت عن ذلك النظام العام الذي يحكم  الإمام 

قبله تعالى، وإنْ كانت في أصل وجودها ووقوعها ترجع  العالم والمجعول من 

إلى قرارٍ إلهيّ لا يقبل التخلفّ والاختلاف، وهذا هو ما أكّدته الأحاديث في أكثر 

العصمة، وفي عدّة  بيت  أهل  فقد جاء في عدّة أحاديث عن  ومقام،  من موضعٍ 

صياغاتٍ ما يضُفي هذا المعنى فقد ورد عن النبيّ  قوله: «لو لم يبقَ من الدهر 

إلاّ يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتي، يملؤها عدلاً كما مُلئت جورًا»[١]. وما جاء 

عن الإمام الجواد : «والذي بعث محمّدًا بالنبوّة وخصّنا بالإمامة، أنهّ لو لم 

يبقَ من الدنيا إلاّ يوم لطوَّل الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه فيملأ الأرض قسطاً 

وعدلاً كما مُلئت ظلمًا وجورًا»[٢]. 

بطبيعة الحال قد تختلف وجهات النظر وتتعدّد الرؤى عند محاولة استنباط 

الملاكات والأسباب التي تقف وراء حتميّة الدولة المهدويةّ ولزوم كونها الخاتمة 

التاريخ الإنساني، ولكن ما لا يمكن أن نختلف فيه  ينتهي ويتوقفّ عندها  التي 

ولعلّ  الإلهيّة،  والحكمة  الإلهيّ  بالشأن  يرتبط  عميقٍ  معنى  من  خلوّها  عدم  هو 

الله)،  أنهّا (سرٌّ من سرِّ  انتهجته الروايات في بيان  التأكيد الذي  لنا  هذا ما يفسرّ 

بن  الله  لعبد    الصادق  الإمام  نلمحه في قول  ما  أو (غيبٌ من غيب). وهو 

الفضل الهاشمي: «إنّ هذا الأمر من أمر الله تعالى، وسرّ من سرِّ الله، وغيب من 

) حكيم صدّقنا بأنّ أفعاله كلها حكمة، وإنْ  غيب الله، ومتى علمنا أنهّ (عزَّ وجلَّ

كان وجهها غير منكشف»[٣]. أو كقول الإمام الحسن العسكري  لأحمد بن 

[١] أبو داود، سليمان بن الأشعث، سُنن أبي داوود، ٣١٠/٢.

[٢]  الصدوق، كمال الدين، ص٣٥١.

[٣] الصدوق، علل الشرائع، ٢٤٦/١.



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����۳۹

إسحاق: «يا أحمد بن إسحاق، هذا أمرٌ من أمر الله، وسرٌّ من سرِّ الله، وغيبٌ من 

غيبِ الله، خذ ما آتيتك واكتمه، وكن من الشاكرين تكن معنا غدًا في عليين»[١]. 

ومجرد  عدم معرفتنا  اليقينيةّ بذلك لا يلغي كونها واقعًا آتٍ،  سواء فهمنا سرّه أم 

لم نفهمه، بعد أن أصبحت ضرورةً إسلاميّةً لا ينكرها إلاّ الشاذّ والمتقوِّل برأيه واجتهاده.

كما أنّ التفسير الذي يحاول تبسيط حقيقتها ومغزاها بأنهّا لا تعدو أن تكون عملية 

تعويضٍ واستردادٍ للملك الذي غُصب من أهل البيت  هو الآخر لم يكن واردًا 

في سياق أحاديث المعصومين  أو في تعريفهم عنها، فقد جاء عن المفضّل 

بن عمر في حديث قال: قال الصادق : «أحسنت يا مفضّل، فمن أين قلت 

وأن  الدنيا  ملك  إلينا  الله  يردّ  أن  الرجعة  معنى  تقول:  شيعتنا  ومقصرة  برجعتنا؟ 

لَ اللهُ فرَجََه)، ويحهم متى سُلبنا الملك حتىّ يردّ علينا؟!»،  يجعله للمهدي (عجَّ

قال المفضّل: لا والله وما سلبتموه ولا تسلبونه لأنهّ ملك النبوّة والرسالة والوصية 

والإمامة[٢]. 

دور المعجزة في الدولة المهدويةّ: 

ينبغي أولاً الالتفات إلى قضيّةٍ مهمّةٍ ترتبط بحقيقة المعجزة وماهيّتها، فليس 

الناس يصُطلح عليه بالمعجزة،  كلّ أمرٍ خارقٍ للطبيعة أو على خلاف ما اعتاده 

حجّيته  لإثبات  التحدّي  مقام  في    المعصوم  به  يأتي  ما  على  تطلق  وإنّما 

وسفارته عن الله تعالى، وقد سأل أبو بصير الإمام الصادق : لأيّ علةٍّ أعطى 

) أنبياءه ورسله وأعطاكم المعجزة؟ فقال: «ليكون دليلاً على صدق  الله (عزَّ وجلَّ

به  ليعُرف  أنبياءه ورسله وحججه  إلاّ  للهِ لا يعطيها  من أتى به، والمعجزة علامةٌ 

صدق الصادق من كذب الكاذب»[٣]. 

[١] الصدوق، كمال الدين، ص٣٨٥.

[٢] المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٢٦/٥٣.

[٣] الصدوق، علل الشرائع، ١٢٢/١. 



٤۰

وقد تحصل الخوارق لبعض الأنبياء والأولياء  في سياق الكرامة وإثبات 

الوجاهة عند الله تعالى، ولا تسمّى حينئذٍ بالمعجزة لأنهّم ليسوا في مقام التحدّي 

 أو مقام إثبات الحجّة على الآخر المعترض، كما قد نرى ذلك في سيرة مريم

وكيف أنّ الله تعالى كان يرزقها وراء الأسباب الطبيعيّة المعتادة ﴿كُلَّما دَخَلَ عَلَيْها 

زَكَرِيَّا المحِْرابَ وَجَدَ عِنْدَها رِزقًْا﴾ [آل عمران: ٣٧]، أو ما جاء في حقّ آصف 

بن برخيا وما ظهر منه في نقل عرش بلقيس ملكة سبأ في سرعةٍ خاطفةٍ من اليمن 

إلى فلسطين على يده كما جاء في قوله تعالى: ﴿قالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الكِتابِ 

إِلَيْكَ طَرفُْكَ﴾ [النمل: ٤٠]. وبعد هذا التوضيح نقول: يَرتْدََّ  قَبْلَ أنَْ  بِهِ  أنَاَ آتِيكَ 

أنّ  لتؤكّد  المتواترة  الروايات  جاءت  فقد   المهدي للإمام  فبالنسبة  ثانيًا:  أمّا 

لإثبات  الشريف  ظهوره  عند  والخوارق  بالمعجزات  محفوفاً  سيكون   الإمام

السماوي  النداء  من  ابتداءً  الطريق  هذا  إلاّ  لذلك  طريق  فلا  وحجّيته،  مهدويتّه 

وانتهاءً بكلّ المعجزات التي جاء بها الأنبياء السابقون ، فقد جاء عن الإمام 

الله  ويظهر  إلاّ  والأوصياء  الأنبياء  معجزات  من  معجزةٍ  من  «ما   : الصادق 

تبارك وتعالى مثلها في يد قائمنا لإتمام الحجّة على الأعداء»[١]. 

للناس    الإمام  بشخصيّة  التعريف  من  المعنى  هذا  أنّ  يخفى  ولا 

الإلهيةّ  المعجزة  على  متوقفٌّ  هو  فيه  والانتصار  بمشروعه  للقيام  وكمقدمة 

السؤال  أنهّ هو المهدي الموعود. ولكن  الناس  وتحقّقها، وإلاّ كيف يصدّق 

الذي يكثر طرحه، والاستفسار عنه هو دور المعجزة، وحجم وجودها وتأثيرها 

التساؤل  هذا  يتجّه  الأحيان  أغلب  وفي  المهدويةّ،  الدولة  انتصار  معادلة  في 

أعدائه  ضد   المهدي الإمام  يقودها  التي  والحروب  المعارك  حول  بالتحديد 

الظلم. على  والقضاء  العدل  نشر  في  الكبرى  العقبة  هي  لكونها  وخصومه، 

وللجواب عن ذلك نقول: إنْ كان المقصود من المعجزة هو معناها العام الذي 

يشمل عرفاً كلّ صور التأييد الغيبي والتسديد الإلهي، فهذا المعنى شرطٌ واجبٌ 

[١] الحر العاملي، محمد بن الحسن بن علي بن الحسين، إثبات الهداة، ٧٠٠/٣. 



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����٤۱

في نهضة الإمام المهدي ، بل في كلّ حركةٍ يتحركّها الإنسان المؤمن، ومن 

 الكاظم  الإمام  أحدهم  سأل  وقد  شيء،  بأيّ  يقوم  أن  يستطيع  لا  دونه 

تكاليفه  يؤدّي  أن  بهما  يستطيع  هل  الإنسان  يمتلكهما  اللتين  والقوة  القدرة  عن 

وأعماله، فقال : «قد أعُطيت القوة إنْ أعُطيت المعونة»، قال له الرجل: فما 

كنتَ  موفقًا  كنتَ  «لو  قال:  التوفيق؟  إعطاء  فلِمَ  قال:  «التوفيق»؛  قال:  المعونة؟ 

عاملاً»[١]. يكون  فلا  التوفيق  يعُطى  ولا  منك  أقوى  الكافر  يكون  وقد  عاملاً، 

ونفهم من هذه الرواية وغيرها أنّ الإمام  لن يكون مستغنياً في نهضته ومشروعه 

عن هذا الدعم الإلهي والتوفيق. غاية الأمر أنّ التوفيق الغيبي من الله تعالى له 

أسبابٌ وعللٌ ومظاهر وصور، فيوسف  لولا الرؤيا التي رآها ملك مصر ولولا 

الرؤيا لما  الجدب والقحط الذي مرَّ على أهلها، ولولا الإلهام الإلهي له بتعبير 

لينتصر  يكن  فإنهّ لم    للنبيّ  بالنسبة  عزيزاً لمصر، وهكذا  يكون  أن  استطاع 

الخاصّة  وقدراتهم  المسلمين  جهاد  على  فقط  اعتمادًا  دينه  ينشر  أو  معاركه  في 

الحاسم في تحقيق  التأثير  التأييد الإلهيّ كان حاضرًا بوضوحٍ، وله  إنّ  فقط، بل 

معادلة الانتصار، يقول تعالى: ﴿وَألََّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أنَفَْقْتَ ما فيِ الأرَضِ جَمِيعًا 

.[٦٣ [الأنفال:  حَكِيمٌ﴾  عَزِيزٌ  إنَِّهُ  بَيْنَهُمْ  ألََّفَ  اللهَ  وَلكِنَّ  قُلُوبِهِمْ  بَيْنَ  ألََّفْتَ  ما 

وبالمستوى نفسه فإنّ الدعم الإلهيّ سيكون حاضرًا وبقوة في الدولة المهدويةّ، 

ولولاه لا يكتب لها النجاح والانتصار، وتبدأ عجلة هذا التأييد في أول لحظة لظهور 

الإمام، فقد ورد عن الإمام الجواد: «إنّ الله تبارك وتعالى ليصلح له أمره في ليلة 

كما أصلح أمر كليمه موسى ، إذ ذهب ليقتبس لأهله ناراً فرجع، وهو نبيٌّ مرسل»[٢].

وكذلك نرى مظاهر هذا التأييد الغيبي في أنصاره وأصحابه، فقد روي عن الإمام 

: «فإذا بلغوا إلى الخليج كتبوا على أقدامهم شيئاً ومشوا على الماء،  الباقر 

فإذا نظر إليهم الروم يمشون على الماء، قالوا: هؤلاء أصحابه يمشون على الماء، 

فكيف هو؟ فعند ذلك يفتحون لهم باب المدينة فيدخلونها فيحكمون فيها بما 

[١] فقه الإمام الرضا، تحقيق، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ص٣٥١.

[٢] الصدوق، كمال الدين، ص٣٧٧. 



٤۲

عنها  تتحدّث  التي  الاقتصاديةّ  والرفاهيّة  الأوضاع  استقرار  بل حتى  يريدون»[١]. 

الروايات في الدولة المهدويةّ، فهي متوقفّةٌ على المعنى ذاته، وإلاّ فمن المعلوم أنّ 

انبساط الرزق وكثرة الأموال مدعاة لطغيان الإنسان وانحراف المجتمعات، يقول 

[الشورى: ٢٧]، ولكن  لَبَغَوْا فيِ الأرَضِ﴾  لِعِبادِهِ  زْقَ  الرِّ اللهُ  بَسَطَ  ﴿وَلَوْ  تعالى: 

ذلك كلهّ إنّما يمتنع ويتلاشى بإرادته تعالى وتأييده الخاص، فقد روي عن الإمام 

الباقر : «ويوسّع الله على شيعتنا، ولولا ما يدركهم من السعادة لبغوا»[٢]، ولا 

نريد أن نطيل في ذكر مصاديق ومفردات هذا المعنى فإنهّا أكثر من أن تحصى. 

التأييد  هذا  كلّ  أنّ  عنده  والتوقفّ  إليه  الإشارة  بدّ من  الذي لا  الأمر  ولكن 

والعون والتوفيق لا يتمّ من دون ملاكاتٍ وأسبابٍ موضوعيّة، بل لا بدّ قبل ذلك 

على  وتأييده  نصره  حينها  تعالى  الله  ليفيض  وعللها  مقدّماتها  توفرّ  ضرورة  من 

ل الله فرجه) ومؤهلاته  الناس، سواء أكانت تلك الأسباب في شخصيّة الإمام (عجَّ

الخاصّة أم من حيث استعداد الناس والمجتمع البشري، فإنّ الله تعالى كتب على 

نفسه ألاّ يغير ما بقومٍ حتىّ يغيّروا ما بأنفسهم، وهي سُنّة عامّةٌ لا تقبل الاستثناء، 

فالانتصار الذي حصل في معركة بدر إنّما هو نصرٌ من الله تعالى، ولكنّه متوقفٌّ 

أيضًا على أسبابٍ لا بدّ أن تتوفرّ في طبيعة نفوس المسلمين قبل ذلك، فإذا فقدوا 

تلك الأسباب يرُفع عنهم النصر، ويحرمون التأييد ليهزموا أو يفشلوا كما حصل 

ذلك في معركة أحُد. ولو كان الأمر غير ملحوظٍ فيه الأسباب والشروط السابقة 

لما كان هناك حاجةٌ لتأخير الدولة المهدويةّ هذا الزمن الطويل كلهّ، ولأقامها الله 

تعالى بالمعجزة والقهر من أوّل يومٍ وطأ الإنسان فيه الأرض. 

ومن هنا نفهم أنّ هذه الغيبة الطويلة وترك البشريةّ لهذه الفترة المديدة ليس 

والتمهيد  الإعداد  هذا  حيثيّات  من ضمن  هو  بل  أو عفوي،  اعتباطي  أمر  مجرد 

لبلورة قناعةٍ اختياريةٍّ لدى الناس ترفع من شأن استعداداتهم وقابلياتهم ليكونوا 

[١] النعماني، الغيبة، ص٣٣٤. 

[٢] العيّاشي، تفسير العيّاشي، ٦١/٢. 



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����٤۳

بعد ذلك مستحقّين وجديرين بالعطاء الإلهي والنعمة الإلهيةّ. وهنا قد يسُتشكل 

الصعوبة  من  الناس  في  الشرط  هذا  تحقّق  فإنّ  كذلك،  الأمر  كان  ويقال: إنْ 

تبلغ المجتمعات  فمتى  الممتنع والمستحيل،  يجعله بحكم  قد  والتعقيد بمكانٍ 

الإنسانيّة والإنسان عمومًا هذه المرحلة من الأهليّة والاستعداد، والحال أنهّم كلمّا 

مضى عليهم الزمن أكثر انحدروا في السقوط والفساد أكثر وأكثر؟! 

والجواب عن ذلك: أنّ الدولة المهدويةّ غير متوقفّةٍ على صلاح المعاصرين 

سماويةٌّ  وخطةٌّ  إلهيّ  مشروعٌ  هي  بل  الظهور،  عصر  في  بالضرورة  والمتزامنين 

يجري الإعداد لها منذ أوّل الخليقة وإلى آخر يوم، ولن تتوقفّ على من يكون في 

عصر الظهور بالخصوص حتىّ لو افترضنا انحراف جميع الناس حينذاك. 

روي عن الإمام الباقر : «وإنّ صاحب هذا الأمر محفوظٌ له، فلا تذهبن 

يمينًا ولا شمالاً... ولو أنّ الناس كفروا جميعًا حتىّ لا يبقى أحد، لجاء الله لهذا 

ر وقضى أن يظهر هذا الدين  الأمر بأهلٍ يكونون من أهله»[١]، فإنّ الله تعالى قدَّ

على الدين كلهّ ولو كره المشركون، وإنّما ينتخب الله تعالى من المؤمنين سواء 

في الماضي أم الحاضر والمستقبل أولياء له وجنودًا ليقوموا بهذا المشروع وعلى 

أكتافهم وبجهادهم. وكلّ مؤمنٍ سواء في عصرنا الحالي أم قبله أم بعده إذا محض 

فإنّ  ونجاحها،  الدولة  هذه  ممهّدات  ضمن  من  هو  وعقيدته  إيمانه  في  الصدق 

لَ اللهُ فرَجََه)  أدركه الأجل والموت بعثه الله تعالى من قبره[٢] لنصرة الإمام (عجَّ

وإنجاح دولته، وهذه هي من فلسفة الرجعة والحكمة منها، التي ورد فيها مئات 

الأحاديث والروايات التي تؤكّد هذه الحقيقة، وهذا هو المعنى الصحيح للانتظار 

الذي يجب على المؤمنين أن يتحلوّا به في مختلف الأزمنة فإنهّ لا معنى لأن تنتظر 

[١] القمي، محمد بن الحسين بن فرُوخ، بصائر الدرجات، ص١٩٤. 

[٢] عن المفضل بن عمر، قال: ذكرنا القائم  ومن مات من أصحابنا ينتظره، فقال لنا أبو 

عبد الله : «إذا قام أتى المؤمن في قبره فيقال له: يا هذا، إنهّ قد ظهر صاحبك، فإنْ تشأ أنْ 

تلحق به فالحق، وإنْ تشأ أنْ تقيم في كرامة ربكّ فأقم». الطوسي، الغَيبة، ص٤٥٩، ح٤٧٠.



٤٤

أنّ وجوب  إليه؛ ولذا وجدنا في الأحاديث  أو مدعوٍّ  فيه  أنت غير ملحوظٍ  شيئاً 

 ، الانتظار هو تكليف لجميع المسلمين حتى لمن كان في زمن رسول الله

)»[١]، وما  فقد روي عنه : «أفضل أعمال أمتي انتظار الفرج من الله (عزَّ وجلَّ

ذلك إلاّ لأنّ باب النصرة المهدويةّ ليس محبوسًا أو مقتصرًا على فئةٍ أو مجموعةٍ 

قد يتفق وجودها وتعاصرها مع ظهوره الشريف؛ ولذا نفهم أنّ التاريخ الإنساني 

بمجموعه العام هو مورد الانتخاب والاجتباء لهؤلاء الأنصار والقائمين بالدولة 

 . الإلهيّة على يد الإمام المهدي

جاء في الحديث القدسي: «فإنهّ يوم قضيت وحتمت أن أطهّر الأرض ذلك 

امتحنت  لي  عبادًا  الوقت  لذلك  وأنتخب  والمعاصي،  والشرك  الكفر  من  اليوم 

قلوبهم للإيمان»[٢].

لا  واللهِ  أمّا  «قال   : الصادق  الإمام  عن  الصحيح  الحديث  في  وجاء 

تذهب الأيام والليالي حتىّ يحيي الله الموتى، ويميت الأحياء، ويرد الله الحق 

إلى أهله، ويقيم دينه الذي ارتضاه لنفسه ونبيه، فأبشروا، ثم أبشروا، ثم أبشروا، فو 

اللهِ ما الحقّ إلاّ في أيديكم»[٣]. 

[١] الصدوق، كمال الدين، ص٦٤٤.

[٢] ابن طاووس، رضي الدين أبو القاسم علي بن موسى، سعد السعود، ص٣٤.

[٣]  الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ٥٣٨/٣.



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����٤٥

دور الأسباب والعوامل الطبيعيّة في الانتصار المهدوي: 

أهميةّ  لدينا  واضحًا  سيكون  السابقة  الفقرة  في  تقدّم  ما  على  بناءً   

من  لها  وما  الموضوعيّة،  الظروف  وكذلك  الطبيعيّة  والعوامل  الأسباب 

غنًى  لا  بأمرين  قيامها  وارتهان  المهدويةّ،  الدولة  تحقيق  في  مباشرة  دخالةٍ 

الإلهي. والتأييد  الثاني: الدعم  والإنساني.  البشري  الأول: الدور  عنهما: 

الثاني، ويرتبط  يتولدّ عنه الأمر  أنّ الأمر الأوّل يمثل علةًّ معدّةً وسببًا  ولا يخفى 

به ارتباطاً عضويًّا كنتيجة تترتب عليه، وبالتالي سوف يكتسب هذا التفريع أهميّةً 

يخالف  قد  ما  وهو  وتفاصيلها،  المهدويةّ  العقيدة  مجمل  إلى  نظرتنا  في  كبرى 

الرؤية السائدة في أذهان الكثيرين من الناس ممّن انسجموا مع الأطروحة الغيبيةّ 

إذا وضعنا في  المهدويةّ، ولا سيمّا  الدولة  وانتصار  بظهور  ترتبط  التي  المحضة 

لليوم  بالنسبة  تلك  الانتصار  معادلة  الماديةّ في  والنفوذ  القوى  موازين  الحسبان 

الموعود، على أنّ هذه الفكرة بحدّ ذاتها ليست هي من بنات أفكار هذا الجيل 

مصادر  من  الكثير  يحقّق  أن  الإنسان  فيه  استطاع  الذي  قبله،  الذي  أو  المعاصر 

القوة والقدرة التي يكاد أن يكون افتراض التغلبّ عليها والوقوف بوجهها ضرباً 

يتداول بين بعض  فقد كان  ما هو طبيعي ومتعارف،  لكلّ  من الإعجاز واختراقاً 

أصحاب الأئمةّ  أن انتصار الدولة المهديةّ لن يعدو أن يكون بالعوامل الغيبيةّ 

لَ اللهُ فرََجَه)  وحسب من دون جهدٍ ولا جهادٍ، وإنّما تستقيم الأمور للإمام (عجَّ

عفوًا من غير مشقّةٍ ولا عسر، وهو الأمر الذي نفاه الإمام الباقر  تمامًا، فقد 

روى النعماني في كتابه الغَيبة: عن بشير النبّال، لما قلت لأبي جعفر : إنهّم 

محجمة  يهريق  ولا  عفوًا،  الأمور  له  لاستقامت  قام  لو  المهديّ  إنّ  يقولون 

لاستقامت  عفوًا  لأحدٍ  استقامت  لو  بيده،  نفسي  والذي  «كلا  فقال:  دم، 

 حين أدُميتْ رباعيته، وشُجَّ في وجهه، كلا والذي نفسي بيده،  الله  لرسول 

حتى نمسح نحن وأنتم العرق والعلق، ثم مسح جبهته»[١]. 

[١] النعماني، الغَيبة، ص٢٩٤.



٤٦

تفترض في ملاحظاتها  السابقة  القراءة  إنّ  نقول:  أن  كلّ حالٍ يمكن  وعلى 

ثم  ومقارنات،  حيثياتٍ  من  فيها  ما  بكلّ  المعاصرة  الحالة  استصحاب  وأفكارها 

سحبها إلى عصر الظهور ليبقى العنصر الإعجازي هو الوسيلة الوحيدة لتحقيق 

الوعد الإلهي في انتصار الدولة المهدويةّ، ولا ريب ولا مناصّ من هذا التفكير 

والأحاديث  الروايات  أنّ  والحال  الحالي،  وضعها  على  الأمور  بقيت  لو  فيما 

الشريفة التي بين أيدينا استشرفت ذلك المستقبل بنحوٍ يحكي مصيراً مغايراً تمامًا 

عمّا نشهده في زماننا الحالي؛ ولذلك كان المعطى الروائي عند الخاصّة والعامّة 

يتفّق في رؤيته في حصول كثيرٍ من المتغيّرات والانقلابات في الأوضاع ومجريات 

الأحداث؛ ولذلك تبرز عندنا بجلاءٍ ووضوحٍ الصورة القاتمة التي تترسم فيها أنواع 

الفتن والمحن التي تنتظر البشريةّ في جميع مفاصل الحياة والمجتمع. فقد جاء 

عن الإمام الباقر : «لا يقوم القائم إلاّ على خوفٍ شديدٍ من الناس، وزلازلٍ، 

وفتنةٍ وبلاءٍ يصيب الناس، وطاعونٍ قبل ذلك، وسيفٍ قاطعٍ بين العرب، واختلافٍ 

المتمني  يتمنّى  وتغييرٍ في حالهم، حتى  دينهم،  وتشتيتٍ في  الناس،  بين  شديدٍ 

الموت صباحًا ومساءً من عِظمَِ ما يرى من كَلبَِ الناس وأكل بعضهم بعضًا»[١].

يقول:    الله  عبد  أبا  سمعت  قال:  خالد،  بن  سليمان  عن  روي  ما  وكذلك 

«قدّام القائم موتتان: موتٌ أحمر وموتٌ أبيض، حتى يذهب من كلّ سبعةٍ خمسة، 

 : الموت الأحمر السيف، والموت الأبيض الطاعون»[٢]. وكذلك ما روي عنه

«لا بدّ أن يكون قدّام قيام القائم سنةٌ يجوع فيها الناس، ويصيبهم خوفٌ شديدٌ من 

القتل، ونقصٌ من الأموال والأنفس والثمرات، وإنّ ذلك في كتاب الله لبيّن»، ثم 

ءٍ مِنَ الخَوْفِ والجُوعِ ونقَْصٍ مِنَ الأمَْوالِ والأنَفُْسِ  تلا هذه الآية: ﴿ولَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشيَْ

ابِرِينَ﴾ [البقرة: ١٥٥][٣].  ِ الصَّ والثَّمَراتِ وبَشرِّ

[١] المصدر نفسه، ص٢٤٠.

[٢] الصدوق، كمال الدين، ص٦٥٥.

[٣] النعماني، الغَيبة، ص٢٥٩.



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����٤۷

على أنّ حصول كلّ تلك التقلبّات والكوارث لا يعني بالضرورة أنهّا بتسبيبٍ 

إلجاء  خلاله  من  تستهدف  لكي  الابتدائيّة  بإرادتها  السماء  تباشره  خارقٍ  غيبيّ 

لَ  بالتغيير الذي يحصل على يد الإمام المهدي (عجَّ الناس إلى الرضا والاقتناع 

اللهُ فرَجََه)، وإنّما يكفي أن تترك الأمور على حالها من غير عنايةٍ أو نظرٍ لينحدر 

الإنسان إلى أسوأ مخاوفه كنتيجةٍ سُننيّةٍ يجنيها لسلوكياتٍ منحرفةٍ تراكمت على 

مرِّ العصور حتى بلغت ذروتها في لحظةٍ تاريخيّةٍ تحقّق عندها الإنسان من قصوره 

وعجزه عن معالجة تلك الأخطاء الفادحة التي أوصلته إلى ما وصل إليه.

وهذا المآل الدقيق من الحصاد المر يمكن أن يستظهر في عدّة آياتٍ قرآنيّةٍ 

وأحاديث شريفة: يقول الله تعالى: ﴿وَما ظَلَمْناهُمْ وَلكِنْ كانوُا أنَفُْسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾

يِّئُ إِلاَّ بِأهَْلِهِ﴾ [فاطر: ٤٣].  [النحل: ١١٨]. ويقول تعالى: ﴿وَلا يَحِيقُ المكَْرُ السَّ

السماء في  ما ورد من لامبالاة  نفهم معنى  أن  ذاته يمكن  السياق  وفي هذا 

العالم،  ينتج عنها من صراعاتٍ وحروبٍ في كلّ أرجاء  الزمان وما  أحداث آخر 

الخرب،  البيت  يخرب  كما  العرب  «ليخربن   : المؤمنين  أمير  عن  روي 

في  شك  ولا  غلب»[١].  من  الله  يبالي  لا  بعضًا،  بعضهم  يقتل  ثللاً،  يصيرون 

واللطف  العناية  يد  رفع  عن  أخرى  لفظيةٌ  صياغةٌ  المبالاة  بعدم  التعبير  أنّ 

السابقة. خياراتها  بسوء  زرعته  ما  لتحصد  وحدها  وتركها  البشريةّ  عن  الإلهي 

وما  الموضوع  هذا  أهميّة  استكشاف  العسير  من  يكون  لن  تقدّم،  ما  ضوء  وفي 

يتفرّع عنه من لوازم ونتائج سوف تنتهي بنا إلى حقيقةٍ مهمّةٍ تؤشرّ إلى فعاليّة الدور 

الدولة  قيام  الطبيعيّة وتأثيرها في  الظروف الموضوعيّة والسُنن  الإنساني ودخالة 

المهدويةّ، على أنّ الفكرة السابقة التي ناقشناها سابقًا والتي تقصر عوامل الانتصار 

على الجانب الغيبي فقط تبقى تعاني عجزاً كبيراً عن تفسير الروايات والأحاديث 

الدولة  لقيام  تهيئة الأرضيّة  التي تدخل في  الشروط والعوامل  التي تحدثت عن 

المهدويةّ، ولا سيّما فيما يرتبط بتوفرّ الأنصار والقاعدة الشعبيّة، وكذلك إشكاليةّ 

[١] الكلبايكاني، لطف الله الصافي، منتخب الأثر، ٥/١. 



٤۸

تأخّر الظهور المبارك، وعدم قيام أحد الأئمةّ  بالدور المهدويّ مع توفرّهم 

على كلّ المؤهّلات والمقوّمات التي يتصّفون بها. 

اكتمال الحلقة 

إليه من كون مبدأ  التي استشهدنا بها والتي تؤيدّ ما ذهبنا  إضافةً للروايات 

الإعجاز لن يكون هو العلةّ التامّة للانتصار المهدوي، وإنّما يكون حضوره تبعًا 

للعوامل والأسباب الطبيعيّة، تبقى تساؤلاتٌ يلزم عند طرحها الحاجة إلى الجواب 

والبيان، بل هي في حقيقتها أقرب إلى الإشكال منها إلى الاستفسار والاستيضاح، 

من قبيل شرطيّة وجود الأنصار والأتباع بلحاظ كونهم الجماعة التي ستسير تحت 

لَ اللهُ فرَجََه) في عصر الظهور، والذين سيناصرونه ويستعين بهم في  ركابه (عجَّ

عملية إرساء قواعد حكومة العدل الإلهي، وقد أحصتهم الروايات عددًا وفئات، 

فقد روي عن الإمام الصادق  أنهّ قال: «إذا كمل له العَقْد وهو عشرة آلاف 

)». وفي روايةٍ أخرى: «حتَّى يكون في مثل الحلقة».  رجل خرج بإذن الله (عزَّ وجلَّ

قال الراوي: وما الحلقةُ؟ قال: «عشرةُ آلاف رجل»[١]. وعن أبي بصير، قال: سأل 

رجلٌ من أهل الكوفة أبا عبد الله : كم يخرج مع القائم ، فإنهّم يقولون 

إنهّ يخرج معه مثل عدّة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً؟ قال: «وما يخرج إلاّ 

في أولي قوّة، وما تكون أولو القوّة أقلّ من عشرة آلاف»[٢]. 

بل يظهر من بعض الروايات أنّ عدد أصحاب الألوية والنخبة الخاصّة من 

وكلّ  بـ(٣١٣)،  عنه  والمعبرّ  المعروف  العدد  هو  فرََجَه)  اللهُ  لَ  (عجَّ أصحابه 

واحدٍ منهم يقود (٣٠٠) رجلاً، فقد روى يونس بن ظبيان: قال: كنت عند أبي 

: «ثلاثمائة وثلاثة عشر،  فقال   ، القائم  ، فذكر أصحاب  الله  عبد 

[١] الصدوق، كمال الدين، ص٣٧٨.

[٢] المصدر نفسه، ص٦٥٤. 



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����٤۹

وكلّ واحدٍ يرى نفسه في ثلاثمائة»[١].

ألفًا من المؤمنين؛ ولذلك  فيكون عددهم مع الذين معهم أكثر من تسعين 

 ،(٣١٣) بالعدد  أنصاره  حدّدت  التي  الأخبار  على  تعليقًا  المجلسي  الشيخ  قال 

بقوله: (إنّ عدد أنصار المهديّ عند ظهوره هو ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، وهذا لا 

ينافي أنّ جماعة آخرين سوف يلتحقون به بعد ظهوره)، بل ذلك ما يظهر واضحًا 

من بعض الأخبار التي حكت أنّ الله تعالى سوف يجمع له شيعته من جميع أنحاء 

العالم، فقد جاء عن الإمام الرضا  في تأويل قوله تعالى: ﴿فَاسْتَبِقُوا الخَيْراتِ 

أيَْنَ ما تكَُونوُا يَأتِْ بِكُمُ اللهُ جَمِيعًا﴾ (البقرة: ١٤٨) قوله : «وذلك واللهِ أن لو 

قد قام قائمنا يجمع الله إليه شيعتنا من جميع البلدان»[٢]. 

وفي ضوء هذه الروايات والأخبار لا يمكن بأيّ حالٍ أن نفهم ما تضمّنته من 

ضرورة توفرّ الأنصار فيما لو كان البُعد الإعجازي هو العنصر الرئيس الذي يقف 

وراء تحقق الدولة المهدويةّ، إذ لو كان الأمر كذلك لم يكن هناك حاجة إلى هذه 

الأعداد، بل ولا الأقلّ منها، لبداهة أنّ حضور المعجزة وحدها يكفي لأن يكون 

ملاكًا وسبباً وحيدًا للقضاء على كلّ مظاهر الظلم، ومصادر قوته كما حصل مع 

نبيّ الله موسى  ومواجهته مع فرعون، التي أدَّت إلى القضاء عليه وجنوده 

بضربة عصا واحدة.

وعلى كلّ حالٍ فالروايات متضافرةٌ في كون توفرّ القاعدة المؤمنة والمخلصة 

التي تمتلك الاستعداد التام للجهاد والتضحية ليس شرطاً ثانويًّا يدخل في المعادلة 

ت عنها بعض  على نحوٍ هامشيّ أو فرعي، بل هو أمرٌ جوهريٌّ وضرورةٌ محوريةٌّ عبرَّ

فرَجََه)، وتحمّله المشاقّ  اللهُ  لَ  قيام الإمام (عجَّ تأخّر  السبب في  بأنهّا  الروايات 

والمحنة طيلة هذه الغيبة الطويلة، فقد روى النعماني في كتابه الغَيبة عن الإمام 

[١] الطبري، محمد بن جرير، دلائل الإمامة، ص٥٧٥. 

[٢] العيّاشي، تفسير العيّاشي، ٦٦/١. 



٥۰

الصادق  في قوله لأصحابه: «إنّ الذي تطلبون وترجون إنّما يخرج من مكّة، 

وما يخرج من مكّة حتى يرى الذي يحبّ، ولو صار أن يأكل الأغصان أغصان 

التعبير الوارد في الرواية «ولو صار أن يأكل الأغصان»  أنّ  الشجر»[١]. ولا يخفى 

لَ اللهُ فرَجََه) للمشاقّ والمعاناة في أيام غيبته حتى تتوفرّ  كنايةٌ عن تحمّل الإمام (عجَّ

جميع الشروط والأسباب التي تتيح له القيام بوظيفته التي أنُيطت به. 

طول أيام الغيبة 

هذه إشكاليّةٌ أخرى تفرض نفسها وتبحث عن جوابٍ يعسر الحصول عليه 

انتصار  الإعجاز في  يذهب إلى محوريةّ  الذي  الافتراض  ممتنعًا مع  يكن  إن لم 

الدولة المهدويةّ وقيامها في الأرض، فلا نختلف في كثرة الروايات التي تحدّثت 

عن طول أيام الغَيبة وامتداد زمانها، وهو الفهم الذي لم يكن يطرأ على بال أكثر 

الشيعة في العصور المتقدّمة، بل ولا أكثر المتشائمين منهم، مع أنّ القارئ والمتتبع 

لروايات وأحاديث الأئمةّ المعصومين  يلحظ بوضوح محاولاتهم لتغيير هذا 

الفهم الناشئ والمتولدّ إمّا عن التصوّر الخاطئ في طبيعة مجرى السُنن الإلهيّة أو 

طلبًا للخلاص العاجل من الأوضاع التي كانوا يكابدونها ويتعرضّون لها؛ ولأجل 

ذلك واظب الأئمةّ المتقدّمون  على ترسيخ هذا المعنى والتأكيد على طول 

أيام الغَيبة قبل أن يحين موعد الظهور، ومع ما تحمله هذه الفكرة بحدّ ذاتها من 

وعورةٍ قد يترتبّ عليها بعث حالة اليأس والإحباط في قلوب الشيعة آنذاك، فقد 

 إليهم  بالنسبة  الأهمّ  الأولوية  القادمة هو  الأجيال  إلى  الرسالة  إيصال  كان 

خشية على تلك الأجيال أن يعرض لهم ما عرض على الأمُم السابقة بعد أنْ طال 

عليهم أمد الانتظار، فقد ورد عن الإمام الصادق  في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلا 

يكَُونوُا كَالَّذِينَ أوُتوُا الكِتابَ مِنْ قَبْلُ فَطالَ عَلَيْهِمُ الأمََدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ﴾ [الحديد: 

الغَيبة،  أمد  هو  إنّما  الأمد  وأنّ  الغيبة،  زمان  أهل  هم  بذلك  المقصود  أن   ،[١٦

والذي يمتدّ بولي الله إلى ما شاء الله، بل ورد عن الإمام الجواد  أن توصيف 

[١] النعماني، الغَيبة، ص١٨٥. 



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����٥۱

ابن أبي  أيام غيبته، فقد سأله الصقر  إلاّ لطول  بـ(المنتظر) لم يكن  القائم  الإمام 

أمدها،  ويطول  أيامها  يكثر  غَيبةً  له  «لأنّ  فقال:  بذلك،  تسميته  سبب  عن  دلف 

الجاحدون،  بذكره  ويستهزئ  المرتابون،  وينكره  المخلصون،  خروجه  فينتظر 

المسلمّون»[١]. فيها  وينجو  المستعجلون،  فيها  ويهلك  الوقاّتون،  فيها  ويكذب 

وبطبيعة الحال لم تغفل الروايات عن ذكر أسباب الغَيبة وعللها، فهي مستفيضةٌ 

ذلك،  عن  البحث  بصدد  نكن  لم  وإن  ونحن  الأخبار،  موسوعات  في  ومفصّلةٌ 

الروايات  بيَّنتها  التي  الأسباب  تلك  أنّ  العجالة  هذه  في  رصده  يمكن  ما  ولكن 

لم تكن على جهةٍ واحدةٍ أو سبيلٍ واحد، فهناك من الروايات التي تحدّثت عن 

لَ اللهُ فرَجََه) من ملاحقة الظالمين  أصل سبب الغَيبة كالخوف على الإمام (عجَّ

أيامها. وامتداد  الغَيبة  طول  سبب  عن  تحدثت  ما  وهناك  عليه،  للقضاء  طلبًا 

وهما أمران مختلفان كما هو واضح؛ ولذلك يختلف التفسير والتعليل بين هذا 

وذاك، ومن هنا تكثّرت البيانات عنهم  في منشأ الغَيبة، ولا يصحّ أنْ توضع 

كلّ تلك البيانات التعليليّة في سلةٍّ واحدةٍ فنتوهم أنهّا جاءت لتتحدّث عن جهةٍ 

من  الخوف  تتحدّث عن  الروايات  نرى  الذي  الوقت  ففي  واحد،  متحدةٍ ووجهٍ 

لَ اللهُ فرَجَه)، نراها تتحدث ثانيةً عن سببٍ آخر  القتل كسببٍ واقعيّ لغَيبته (عجَّ

سُنن  جريان  بسبب  الغَيبة  تفسير  في  نراه  كالذي  الأول،  التعليل  من  يقترب  لا 

روى  فقد  غيباتهم،  مُدَد  استيفاء  وضرورة  فرَجََه)،  اللهُ  لَ  (عجَّ فيه    الأنبياء 

يا  : «إنّ للقائم منا غيبةً يطول أمدها»، فقلت له:  سدير عن الإمام الصادق 

) أبى إلاّ أن تجري فيه سُنن  بن رسول الله، ولمَِ ذلك؟ قال: «لأنّ الله (عزَّ وجلَّ

الأنبياء  في غيباتهم، وإنهّ لا بدّ له يا سدير من استيفاء مُدَد غيباتهم، قال الله 

تعالى: ﴿لَترَْكَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ﴾ [الانشقاق: ١٩] أي سُنن من كان قبلكم»[٢]. 

الجواب  إلى  منه  النقضي  للجواب  أقرب  هو  الأخير  التعليل  هذا  أنّ  مع 

[١] الصدوق، كمال الدين، ص٣٧٨. 

[٢] المصدر نفسه، ص٤٨١.



٥۲

أخرى  نافذةٍ  ثانيةً ومن  يعود  السؤال  فإنّ  بتمامه،  الغَيبة  لغز  يحلّ  الذي  الحاسم 

والذي  ذلك.  في  والعلة  أمُمهم،  عن  أنفسهم  الأنبياء  غيبات  سبب  نحو  ليتجّه 

غَيبته  وطول  الظهور  تأخير  أنّ  الأحاديث  مجمل  من  واستشرافه  رصده  يمكن 

الإلهيّة وتجلياتها، وقد ورد هذا  الحكمة  إنّما هو من مظاهر  فرَجََه)  اللهُ  لَ  (عجَّ

المعنى واضحًا في رواية عبد الله بن الفضل الهاشمي عن الإمام الصادق  في 

قوله: «إنّ لصاحب هذا الأمر غيبةً لا بدّ منها، يرتاب فيها كلّ مبطل»، فقلت: ولمَِ 

جُعلتُ فداك؟ قال: «لأمرٍ لم يؤُذن لنا في كشفه لكم»؟ قلت: فما وجه الحكمة 

في غَيبته؟ قال: «وجه الحكمة في غَيبته وجه الحكمة في غيبات من تقدّمه من 

حُجج الله تعالى ذكره، إنّ وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلاّ بعد ظهوره كما 

لم ينكشف وجه الحكمة فيما أتاه الخضر  من خرق السفينة، وقتل الغلام، 

وإقامة الجدار لموسى  إلى وقت افتراقهما، يا بن الفضل: إنّ هذا الأمر أمرٌ 

من (أمر) الله تعالى، وسرٌّ من سرِّ الله، وغيبٌ من غيبِ الله، ومتى علمنا أنهّ (عزَّ 

) حكيم، صدقنا بأنّ أفعاله كلهّا حكمة، وإنْ كان وجهها غير منكشف»[١]. وجلَّ

) في مقام الفعل  ولا يخفى أنّ صفة الحكمة إنّما هي من صفات الله (عزَّ وجلَّ

كان  وإذا  لهم،  التقدير  العباد وحسن  التدبير في  إتقان  التي تحكي عن  والصنع 

دخالة  نشطب  أو  الإنساني  الواقع  عن  الطرف  نغضّ  أن  فلا يمكن  كذلك  الأمر 

لَ  (عجَّ المهدي  الإمام  ظهور  معادلة  في  بهم  تحيط  التي  الموضوعيّة  الظروف 

اللهُ فرَجََه)؛ لأننّا لا نتكلمّ في الصفات الذاتيّة التي تحكي عن الذات المقدّسة 

والتي لا يتوقفّ الاتصاف بها على وجود الخلق أو عدم وجودهم، وإنّما الكلام 

تعالى، حتى  الخالق  آخر غير  بها وجود طرفٍ  الاتِّصاف  يستلزم  فعليّةٍ  في صفةٍ 

يصحّ وصف التعامل معهم بوصف الحكمة وحسن التدبير، وبناءً على ذلك فلا 

الناس واستعدادهم في  بنظر الاعتبار طبيعة الأشياء وقابليات  مناصَّ من الأخذ 

تنزلّ الفيوض الإلهيّة عليهم، فكيف ونحن نتكلمّ عن أعظم مشروع يرُاد تحقيقه 

للبشريةّ للبلوغ بهم إلى أسمى معاني الكمال والتكامل، الذي لم يكن له مثيلٌ على 

[١] الصدوق، كمال الدين، ص٤٨٢. 



Ø ����� �
���� ¾
 �¡��¬�� �
����٥۳

الأرض منذ نشوئها، وهو الأمر الذي يحتاج في واقعه إلى الأرضيّة والقاعدة التي 

تمتلك القابليّة على ذلك بعيدًا عن القسر والقهر الذي ينشأ عن فرض الأمر الواقع 

بالإعجاز أو التكوين، بل لا بدّ من ساعةٍ سوف يشُكّل الوصول إليها انعطافةً تتيح 

 : النجاح لقيام الدولة المهدويةّ، وهذا ما نستشفه من حديث الإمام الصادق

«إنّما هلك الناس من استعجالهم لهذا الأمر، إنّ الله لا يعجل لعجلة العباد، إنّ 

لهذا الأمر غايةً ينتهى إليها، فلو قد بلغوها لم يستقدموا ساعة ولم يستأخروا»[١]. 

وتلك الساعة  التي لا يمكن فهمها بطبيعة الحال كمرحلةٍ زمنيّةٍ طارئة  هي التي 

تشكّل الضمان الأتمّ لنجاح قيام الدولة المهدويةّ.

[١] النعماني، الغَيبة، ص٣٠٦. 



٥٤

المصادر والمراجع

منشورات . ١ السعود،  سعد  موسى،  بن  علي  القاسم  أبو  الدين  رضي  طاووس،  ابن 

المطبعة الحيدريةّ، ط١، النجف الأشرف، ١٩٥٠م.

 أبو داود، سليمان بن الأشعث، سنن أبي داوود، المكتبة العصريةّ، صيدا، بيروت.. ٢

الحرّ العاملي، محمد بن الحسن بن علي بن الحسين، إثبات الهداة، مؤسّسة الأعلمي . ٣

للمطبوعات، بيروت، ط١.

الصدوق، محمد بن علي بن الحسين بن بابوية القمي، علل الشرائع، دار المرتضى، . ٤

بيروت، ٢٠٠٦م.

الصدوق، محمد بن علي بن الحسين بن بابوية القمي، كمال الدين، مركز الدراسات . ٥

التخصّصيّة في الإمام المهدي، النجف، ١٤٤٢هـ.

الطبري، محمد بن جرير، دلائل الإمامة، مؤسّسة البعثة للطباعة والنشر، ط١، ١٤١٣هـ. . ٦

الطوسي، محمد بن الحسن، الغَيبة، دار المعارف الإسلاميّة، ط١، قم المقدّسة، ١٤١١هـ.  . ٧

 العيّاشي، محمد بن مسعود بن عيّاش، تفسير العياشيّ، مؤسّسة الأعلمي، بيروت.. ٨

فقه الإمام الرضا، تحقيق: مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، المؤتمر العالمي للإمام . ٩

الرضا، ط١، قم المقدّسة، ١٤٠٦هـ.

القمّي، الصفار محمد بن الحسين بن فرُوخ، بصائر الدرجات، منشورات مكتبة آية . ١٠

الله المرعشي النجفي، قم المقدّسة، ١٤٠٤هـ.

الكلبايكاني، لطف الله الصافي، منتخب الأثر، مؤسّسة الوفاء، ط٢، بيروت، ١٩٨٣م.. ١١

الكليني، محمّد بن يعقوب، الكافي، منشورات الفجر، ط١، بيروت.. ١٢

المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، منشورات مطبعة وزارة الإرشاد الإسلامي، ط١.. ١٣

النعماني، محمد بن إبراهيم بن جعفر، الغَيبة، مؤسّسة الأعلمي، بيروت.  . ١٤


