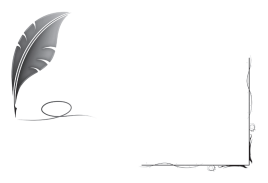


# التفكّر والمعرفة الحقّة قلب الإيمان وعقله

الشيخ حسن أحمد الهادي(\*)



(\*) باحث في الفكر الإسلامي - مدير فرع المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة في بيروت / لبنان.



## الملخص

التفكّر مفتاح خزائن المعرفة الإنسانيّة، وإذا لم يتفكّر الإنسان، فلن يعرف الحقائق الوجوديّة، وسيغفل عن هويّته الحقيقيّة، وبالتالي لن ينال الكمال الإنسانيّ المطلوب. وإنّ السرّ في عدّ التفكّر عبادة، وفي مدحه والثناء عليه في القرآن والسنّة، يكمن في كونه مفتاح المعرفة الحقّة، بوصفه المدخل إلى الإيمان بالله وصفاته وأفعاله، والإيمان بالآخرة.

يعالج هذا البحث بالاستناد إلى الآيات والروايات والعقل، قضية التفكر والمعرفة في الفكر الإسلاميّ بوصفهما الطريق الذي لا بدّ من سلوكه لتحقيق الإيمان بالله تعالى بكلّ مراتبه، وكلّ ما يترتّب عليه في حياة الإنسان؛ إذ من وظيفة الإنسان التوفيق بين إيمانه ومعتقداته وبين وظيفته العمليّة كمكلّف، ولكن قبل هذه الوظيفة التوفيقيّة لا بدّ من تحقيق المعرفة القائمة على التفكّر والعلم والمعرفة. مع ملاحظة دور الفطرة الإلهيّة التي فطر الناس عليها في هذه العمليّة، كون الفطرة هي أصل الخلقة والهيأة التي خُلق عليها الإنسان، والصبغة التي صبغه الله بها منذ أوجده في هذا العالم.

وهذا ما يتطلّب معالجة العديد من القضايا في سبيل بيان الصورة الحقّة للعلاقة بين المعرفة والإيمان والتفكّر كمدخل إلزاميّ إليهما، ومن هذه القضايا التي لا بدّ من بحثها والاستدلال عليها: التفكّر في صفات الله وأفعاله، والتفكّر في النفس الإنسانيّة، والتفكّر في هدفيّة الخلق. وهو ماسيوصلنا بالبحث إلى بيان حقيقة علاقة الإيمان بالمعرفة، وكيفية تحقّق الإيمان بالله تعالى، وعلاقة الإيمان بالعمل الصالح، ليكون الجامع بينها في نهاية المطاف قضيّة الدين الحقّ وأثره في الإيمان، والتمييز بين الدين والتديّن والإيمان.

كلمات مفتاحيّة: الإيمان، الدين، التفكّر، المعرفة، الغفلة، صفات الله، نعم الله، التديّن، العمل الصالح.



### مقدّمة

التفكّر هو التدبّر والتأمّل في الأمور التي لها دورٌ أساسٌ فاعلٌ في سعادة الإنسان وتكامله. ومن المتوقّع أن يولِّد التفكّر ارتباطًا خاصًّا بالله تعالى، وبالتالي استحضار وجوده على الدوام. فالتفكّر بالله وصفاته وأفعاله ونعمه وآياته يحول دون غفلة الإنسان عن الله، وهو عاملٌ مهمٌّ وأساسٌ في زيادة توجّهه واندفاعه نحو عبادة الله سبحانه وتعالى.

وإنَّ الإيمان بالله والآخرة وصفات الله وأفعاله ليست من المعارف البديهيَّة التي يحصل عليها الإنسان بنحو تلقائيّ، ومن دون جهد أو كسب، بل هي نوعٌ من المعارف النظريّة التي نحتاج في تحصيلها إلى السعى والتفكير والتحقيق. والتفكير في الاصطلاح المنطقيّ ليس سوى ترتيب مبادئ معلومة للحصول على تصوّرات وتصديقات مجهولة. من هنا، من الطبيعيّ أن نتّجه نحو التفكّر لبلوغ معرفة الله وسائر المعارف الضروريّة لنيل الكمال الإنسانيّ، وهو الأمر الذي جرى التأكيد عليه كثيرًا في القرآن الكريم. قال تعالى: ﴿كَذَلِكَ يُبِيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ﴾[١]، ﴿لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىَ جَبَل لَّرَأَيْتَهُ خَاشْعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ [1]. وتكاثرت الروايات الشريفة في الحثّ عليه، روي عن الإمام عليّ عليّ التفكّر في آلاء الله نعْمَ العبادة»[7]. وعن الإمام الحسن عليه «التفكّر حياة قلب البصير»[٤]، وعن الإمام الصادق عليه: «كان أكثر عبادة أبي ذرّ - رحمه الله - التفكّر والاعتبار»[٥].

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآية: ٢١٩.

<sup>[</sup>٢] سورة الحشر، الآية: ٢١.

<sup>[</sup>٣] الليثي، عيون الحكم والمواعظ، ص٢٩.

<sup>[</sup>٤] الشيخ الكليني، أصول الكافي، ج١، ص٢٨.

<sup>[</sup>٥] العلاّمة المجلسي، بحار الأنوار، ج٢٢، ص٤٣١.

وبسبب هذا التأثير المهم والمصيري للتفكّر في حياة الإنسان، عدّت الروايات الإسلاميّة أنَّ «تفكّر ساعة أفضل من عبادة سنة»[١]. كما رُوي عن الإمام الصادق عيه من فتفكّر ساعة ربمّا يغير مصير حياة الإنسان بشكل تامّ، ولن يكون لعبادة سنة تأثيرٌ يُذكر في تكامل الإنسان إذا لم تكن معمّقة ومقرونة بالمعرفة والتعقّل والتدبّر الفكريّ. فعن الرسول الأكرم عليه قال: «يا عليّ، إذا تقرّب العباد إلى خالقهم بالبرّ، فتقرّب إليه بالعقل تسبقهم»[١]. فالتفكّر العقلي في حقيقة النفس وتوجّهاتها، وبالفطرة الإنسانيّة، من المتوقّع أن يشرّع لنا أبواب معرفة الله (عزّ وجلّ)، ومعرفة الهدف والغاية من وجودنا في هذا العالم. عن رسول الله التخلّص، ويقلّ البربّص»[١].

وبناءً عليه، وحتى لا يقع الإنسان في الغفلة، يجب عليه بالدرجة الأولى معرفة أسبابها لكي يتمكّن من تجنّبها، ثمّ يقوم من بعدها بتنظيم برامجه للانتفاع بعناصر التوجّه في حياته، والعمل في ضوئها. ومن الطبيعيّ أنّ المعرفة مقدّمة التوجّه، فما دمنا لا نعرف الشيء ونجهله؛ فمن الطبيعيّ ألّا نتوجّه له، كما قال الإمام عليّ عينيه: «الناس أعداء ما جهلوا» [1]. والعلّة في أنّ الانسان عدوّ ما يجهله الإمام علي علي الحديد أنّه يخاف من تقريعه بالنقص وبعد العلم بذلك الشيء، خصوصًا إذا ضمّه ناد أو جمعٌ من الناس، فإنّه تتصاغر نفسه عنده إذا خاضوا في ما لا يعرفه وينقصٌ في أعين الحاضرين، وكلّ شيء آذاك ونال منك فهو عدوّك [0]. وكما قال الشاعر: جهلت أمرًا فأبديت النكير له \* والجاهلون لأهل العلم أعداء.

<sup>[0]</sup> ابن أبي الحديد، عز الدين، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ج١٨، ص٢٠٣.



<sup>[</sup>١] العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج٨٦، ص٣٣٧.

<sup>[</sup>٢] الطبرسي، علي، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، ص٤٣٩.

<sup>[</sup>٣] العلاّمة المجلسي، بحار الأنوار، ج٧٤، ص١٣٥.

<sup>[</sup>٤] نهج البلاغة، ص٥٠١.

وقيل لأفلاطون: لمَ يبغضُ الجاهلُ العالمَ، ولا يبغضُ العالمُ الجاهل؟

فقال: لأنَّ الجاهل يستشعر النقص في نفسه، ويظنَّ أنَّ العالم يحتقره، ويزدريه فيبغضه، والعالم لا نقص عنده ولا يظنّ أنّ الجاهل يحتقره، فليس عنده سبب لبغض الجاهل[١].

## أوّلًا: الفطرة بداية طريق المعرفة

إنَّ السير والتأمَّل العقليِّ في حقيقة النفس الإنسانيَّة وتركيبتها يهدينا إلى معرفة الغاية التي خلقنا الله لأجلها. فالله سبحانه قد كتب في أعماق كلّ مخلوق كلمات الحقيقة، وليس على الإنسان إلا أن يفتح كتاب خلقته ويطالع صفحاته لكى يصل إلى المطلوب، وكتاب الخلقة هذا ليس سوى الفطرة الإلهيّة، قال تعالى: ﴿فَأَقَمْ وَجْهَكَ للدِّينِ حَنيفًا فطْرَتَ اللَّه الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لا تَبْديلَ لخَلْق اللَّه ذَلْكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلكنَّ أَكْثرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [1]. فالفطرة هي أصل الخلقة والهيأة التي خُلق عليها الإنسان، والصبغة التي صبغه الله بها منذ أوجده في هذا العالم ﴿صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عابدُونَ ﴾ [٣].

وللفطرة الإنسانية ميزاتٌ عديدةٌ ومتنوّعة، من أهمّها أنّها مشتركةٌ بين جميع الناس على مرّ العصور واختلاف الأمكنة، وهي لا تتأثّر ولا تتبدّل رغم كلّ الاختلافات والتناقضات في العادات والتقاليد والمناخات والجغرافيا، والأنظمة السياسيّة والفكريّة، والتيّارات الثقافيّة، والمذاهب الدينيّة، وأنّها لا تعرف حدًّا أبدًا، فرغبات الفطرة الإنسانيّة لا تقف عند حدّ، بل تطلب دائمًا ما هو أفضل وأكمل، وهي في حالة طلب دائم، وميولها لا تعرف الشبع أبدًا. وهو ما ينبغي أن يقودنا إلى الغاية الحقيقيَّة، رُوي عن الإمام الكاظم ﷺ قال: «يا هشام، إنَّ لله على الناس حجّتين، حجّة ظاهرة وحجّة باطنة، فأمَّا الظاهرة فالرسل والأنبياء

<sup>[</sup>۱] م.ن، ج۲۰، ص۸٦.

<sup>[</sup>٢] سورة الروم، الآية: ٣٠.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآية: ١٣٨.

والأئمة على وأما البّاطنة فالعقول»[1]؛ ولهذا عندما نتبع وجهة هذه الميول بوساطة العقل سننتهي إلى الغاية؛ لأنّ الله تعالى لا يعقل أن يجعل فينا ميولا وتوجّهات نحو أشياء لا ينبغي أنْ نسعى نحوها، إنّ مثل هذا الظن توَهُم فاسد، واتّهام للخالق سبحانه؛ لأنّ الحكيم المتعال لا يترك أيّ عمل فيه حكمة، ومن ورائه حكمة، وحكمته المطلقة تعني لزوم صدور جميع الأفعال الحكيمة عنه، والحكمة تعني أنّ فعل الحكيم ينبغي أن يتّصف بالغائية والهدفية، وأن يكون الهدف من فعله جليلاً وساميًا.

إذًا وجود الميول الفطريّة فينا دليلٌ قويٌّ على وجوب تلبيتها، فإذا لحقنا هذه الميول في توجّهاتها ورغباتها سنتهي إلى الغاية التي خلقنا الله من أجلها، ولا سيّما «أنّ في الإنسان حبًّا فطريًّا للكمال المطلق وللوصول إلى الكمال المطلق الذي يستحيل أن يتكرّر أو يتثنّى. فالكمال المطلق هو الحق (جلّ وعلا)، والجميع يبحثون عنه، وإليه تهفو قلوبهم ولا يعلمون، فهم محجوبون بحجب الظلام والنور؛ لهذا فهم يتوهّمون أنّهم يطلبون شيئًا آخر غيره؛ ولذا تراهم لا يقنعون بتحقيق أيّ مرتبة من الكمال، ولا بالحصول على أيّ جمال أو قدرة أو مكانة. فهم يشعرون أنّهم لا يجدون في كلّ ذلك ضالتهم المنشودة... ولو أعطي الساعون إلى القدرة والسلطة التصرّف في كلّ العالم الماديّ من الأرضين والمنظومات الشمسيّة والمجرّات، بل وكلّ ما فوقها، ثمّ قيل لهم: إنّ هناك قدرة فوق القدرة التي تملكونها أو أنّ هناك عالماً أو عوالم أخرى فوق هذا العالم، فهل تريدون الوصول إليها؟ فإنّهم من المستحيل أن لا يتمنّوا ذلك، بل إنّه من المحتّم تريدون الوصول إليها؟ فإنّهم من المستحيل أن لا يتمنّوا ذلك، بل إنّه من المحتّم أن يقولوا بلسان الفطرة: ليتنا بلغنا ذلك أيضًا»[٢].

وعليه، فإنّ وجود هذه الرغبات والميول نحو الكمال الذي لا حدّ له، لهو دليلٌ واضح على أنّ الكمال اللامتناهي هو الغاية التي ينبغي أن نسعى إليها، وقد خلقنا الله تعالى لذلك. وبهذا يتجلّى حضور الله في حياتنا، ونسلك طريق

<sup>[</sup>۲] السيد الخميني، وصايا عرفانية، ص۲۰-۲۱.



<sup>[</sup>۱] الشيخ الكليني، أصول الكافي، ج ١، ص ١٦، ح ١٢.

لقاء الله تعالى. وكلامنا الآن يتمحور حول لقاء الله في الدنيا قبل الآخرة، وليس المقصود بلقاء الحقّ تعالى اللقاء الحسّيّ ورؤيته تعالى بالبصر المادّيّ؛ لأنّ الله تعالى ليس بجسم، ولا يحدّه مكان، ولا يُرى بالعين، فإنّه ﴿لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصِارُ وَهُوَ اللَّطيفُ الْخَبِيرُ ﴾[١]. بل المراد به اللقاء المعنويّ، بمعنى حضوره تعالى الدائم في حياتنا، وعدم الغفلة عنه أبدًا، والتوجّه إليه باستمرار، ومشاهدة آياته وآثار قدرته تعالى في كلّ شيء. فلا نعبد غيره، ولا ندعو سواه، ولا نطلب حوائجنا إلا منه. فالإنسان عندما يدرك أنّ الله تعالى خالقه، ومالك كلّ شيء، وبيده الأمر كلّه، وهو في السماء إله، وفي الأرض إله، وهو ربّ العالمين، فمن الطبيعيّ أن يتوجّه إليه بالعبوديّة له والتسليم. والوصول إلى هذه المنزلة الإنسانية الرّفيعة، من لقاء الحقّ والحضور في محضره عندما يصبح الله تعالى حاضرًا دائمًا في حياة الإنسان، فيرى الإنسان خالقه حاضرًا وموجودًا في جميع شؤون حياته، ويشاهد نفسه دائمًا في مشهد الله العظيم وفي ساحة حسابه يوم القيامة، وكيف لا يكون ذلك وهو تعالى معه أينما وليّ وجهه ﴿وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ ما كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ [1].

وبناءً على هذا الفهم لحضور الله ولقائه تتبلور نظرة الإنسان إلى الحياة والكون ومفاهيمه في شتّى المجالات، التي تسهم في بنائه الفكريّ والأخلاقيّ والاجتماعيّ والتربويّ، وتكون التربية العقائديّة المستمدَّة من الوحى هي التي تبنى الإنسان الصالح وتحصّنه، وهي التي توازن بين طاقة الروح وطاقة العقل وحاجات الجسد، وتوازن بين معنويّات الإنسان ومادّيّاته، وبين ضروريّات الإنسان وكماليّاته، وبين واقعه وما ينشده من كمال، وبين نزعاته الفرديّة ونزعاته الجماعيّة، وبين إيمانه بعالم الغيب وعالم الشهادة.

<sup>[1]</sup> سورة الأنعام، الآية ١٠٣.

<sup>[</sup>٢] سورة الحديد، الآية: ٤.

## ثانيًا: بماذا نتفكّر؟

تقتضى الإجابة عن هذا السؤال إجراء عمليّة تتبّع للعديد من الآيات والروايات ذات الصلة بقضية التفكّر وآثارها المعرفيّة والإيمانيّة، ولكن انسجامًا مع ما يحقّق هدف هذا البحث نكتفي بالأمور الأربعة الآتية:

## ١. التفكّر في صفات الله وأفعاله:

لقد أمرت بعض الآيات القرآنيّة بالتفكّر في صفات الله وأفعاله؛ لأنّ التفكّر في صفات الله وأفعاله، والمعرفة الدقيقة بها، يعصم الإنسان من الخلط بين الله وبين سائر المخلوقات، فلا ينسب إلى المخلوقات صفات وشؤونًا خاصّة بالله؛ وذلك لأنَّ الإنسان - وإنْ كان موحَّدًا وعارفًا بالله بفطرته - لكنَّه ربَّمًا يخطئ أحيانًا فيضع المخلوقات الأخرى موضع الله. والقرآن يصرّح بأنّ مشركي مكّة والجزيرة العربيّة الذين كانوا يعبدون الأصنام، لم يكونوا ينكرون الله، بل إنّ مشكلتهم كانت في تحديد الصفات والأفعال الخاصّة بالله، ﴿وَلَئن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَات وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ اللَّه اللَّه عَانوا يعتقدون بوجوب عبادة هذه الأصنام للتقرّب إلى الله، ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لَيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّه زُلْفَي ﴿ [٢].

لقد كان خطؤهم في أنَّهم كانوا يجهلون أنَّ أصنامًا بهذه المواصفات لا يمكن أن تُعبد وتكون سببًا في قرب الإنسان من الله، ولو أنَّهم كانوا يعرفون صفات الله جيّدًا، لعرفوا أنّ الله لا يأمر إطلاقًا بعبادة الصنم والسجود له. بناءً على هذا، يجب التفكّر في صفات الله كي نتجنّب الوقوع في الخطأ عند تحديد المصداق الصحيح. روى عن أبي عبد الله عَلَيْكُمْ قال: «أفضل العبادة إدمان التفكّر في الله وفي قدرته»[<sup>٣]</sup>.

<sup>[</sup>٣] الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج١١، ص١٥٣.



<sup>[</sup>١] سورة العنكبوت، الآية: ٦١.

<sup>[</sup>٢] سورة الزمر، الآية: ٣.

## ٢. التفكّر في نعم الله:

تضافرت الآيات القرآنيّة والروايات الشريفة التي أمرت بالتفكّر والتدبّر في نعم الله وآلائه، وثمّة آياتٌ كثيرةٌ في القرآن الكريم تحدّثت عن التفكّر في آلاء الله، نشير هنا إلى نماذج منها: قوله تعالى ﴿وَمنْ آيَاته يُريكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنزِّلُ مِنَ السَّمَاء مَاء فَيُحْيِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْم يَعْقِلُونَ ﴿ الْ فلو قُدِّر لهذه الأرض أن تبقى هامدة على الدوام، ولم يُنزل الله الماء والمطر، فهل ستنمو الأشجار والنباتات على سطحها؟ وماذا سيحصل؟ فهل فكَّرنا جيِّدًا في عواقب عدم وجود هذه النعمة البسيطة؟

ومنها أيضًا قوله عز وجلّ: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ الْمَاءِ الَّذِي تَشْرَبُونَ \* أَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْن أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ \* لَوْ نَشَاء جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا فَلَوْلا تَشْكُرُونَ ﴾ [1]. فما الذي بمقدور الإنسان فعله لو كانت المياه التي على وجه الأرض مُرّة أو مالحة؟ هل فكّر الإنسان في هذا الأمر لمرّة واحدة؟

وقال عز اسمه أيضًا في آية ثالثة: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن اتَّخذي منَ الْجِبَالِ بْيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلي مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَأَسْلُكي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلْلًا يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ فِيه شِفَاء لِلنَّاسِ إِنَّ في ذَلِكَ لآيَةً لِّقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [٣]. فأيَّ بدائع أوجدها الله في هذا المخلوق الصغير! حقًّا كيف يمكن لحشرة صغيرة أن تقوم بإنتاج العسل بأسلوب مذهل، وعن طريق امتصاص رحيق الأزهار والنباتات؟! هذا العسل الذي يكمن فيه العلاج والشفاء لكثير من الأمراض.

<sup>[</sup>١] سورة الروم، الآية: ٢٤.

<sup>[</sup>٢] سورة الواقعة، الآيات: ٦٨ - ٧٠.

<sup>[</sup>٣] سورة النحل، الآيتان: ٦٨ - ٦٩.

والتفكّر في نعم الله يُحفّز أكثر على عبادته وشكره على النعم التي أسبغها علينا. قال أمير المؤمنين عليه «التفكّر في آلاء الله نعم العبادة»[١]. وروي عن أبي عبد الله ﷺ في حديثه لمفضّل، وحثّه على التفكّر في النعم الكثيرة: «فكّرُ يَا مُفَضَّلُ فِي هَذِهِ الْمَعَادِنِ وَمَا يُخْرَجُ مِنْهَا مِنَ الْجَوَاهِرِ الْمُخْتَلَفَة، مثل الْجصّ، وَالْكِلْسِ، وَالْجِبْسِ، وَالزَّرَانِيخ، وَالْمَرْتَكِ، وَالقونيا (التُّوتَيَاء)، وَالزَّنَّبْق، وَالنُّحَاس، وَالرَّصَاص، وَالْفضَّة، وَالذَّهَٰب، وَالزَّبَرْجَد، وَالْيَاقُوت، وَالزُّمُرُّدُ، وَضُرُوب، الْحجَارَة، وكَذَلكَ مَا يُخْرَجُ منْهَا منَ الْقَار، وَالْمُومِيَا، وَالْكبريت، وَالنَّفْط، وَغَير ذَلِكَ مِمَّا يَسْتَعْمِلُهُ النَّاسُ في مَاربهم، فَهَلْ يَخْفَى عَلَى ذِي عَقْلَ أَنَّ هَذِه كُلَّهَا ذَخَائِرُ ذُخِرَتْ لِلْإِنْسَانِ في هَذِهِ الْأُرْضِ لِيَسْتَخْرِجَهَا فَيَسْتَعْمِلَهَا عِنْدَ الْحَاجَةِ إِلَيْهَا.. "[1].

وخلاصة الأمر هي أنّ نعم الله سبحانه وتعالى تملأ حياة الإنسان بأسرها، وحسبُ الإنسان أن يفتح عينيه قليلاً ليرى المئات، بل الآلاف من النعم التي تحيط به ويتمتّع بها. والتفكّر في هذه النعم يُعرِّف الإنسان إلى المبدع والمُوجد لكلّ هذه الروائع والنعم، ويسير به نحو العبادة الصحيحة له. قال الله تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نَعْمَةَ ٱللَّه لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ [٣]، إشارة إلى كثرة النعم الإلهية كثرةً خارجةً عن حيطة الإحصاء، وبالحقيقة ما من شيء إلا وهو نعمة إذا قيس إلى النظام الكليّ، وإن كان ربما وجد بينها ما ليس بنعمة إذا قيس إلى بعض آخر. وقد علّل سبحانه ذلك بقوله: ﴿إنّ الله لغفور رحيم﴾ وهو من ألطف التعليل وأدقُّه، فأفاد سبحانه أنَّ خروج النعمة عن حدَّ الإحصاء إنمّا هو من بركات أتصافه تعالى بصفتى المغفرة والرحمة، فإنّه بمغفرته - والمغفرة هي الستر - يستر ما في الأشياء من وبال النقص وشوهة القصور، وبرحمته - والرحمة إتمام النقص ورفع الحاجة - يظهر فيها الخير والكمال ويحلّيها بالجمال، فببسط المغفرة والرحمة

<sup>[</sup>٣] سورة النحل، الآية: ١٨.



<sup>[</sup>١] الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج١١، ص١٥٨.

<sup>[</sup>٢] العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج٣، ص٢٨.

على الأشياء يكون كلّ شيء نافعًا في غيره خيرًا مطلوبًا عنده، فيصير نعمة بالنسبة إليه، فالأشياء بعضها نعمة لبعض، فللنعمة الإلهيّة من السعة والعرض ما لمغفرته ورحمته من ذلك: فإنْ تعدّوا نعمة الله لا تحصوها، فافهم ذلك[1].

## ٣. التفكّر في النفس الإنسانيّة:

وردت في القرآن الكريم طائفةٌ من الآيات التي تدعو الإنسان إلى التفكّر، وموضوع التفكّر هو الإنسان: كيف يولد، وكيف ينمو ويترعرع، وكيف ينقذه الله من الشدائد والمصاعب، ويوصله إلى حيث الطمأنينة والاستقرار، وإلى ما هنالك من أمور مرتبطة بتكوين الإنسان وخلقته الوجوديّة. وهنا نستقرئ نماذج من هذه الآيات: ﴿أَلَمْ نَخْلُقكُم مِّن مَّاء مَهين ۞ فَجَعَلْنَاهُ في قَرَار مَكين \* إلى قَدَر مَّعُلُوم \* فَقَدَرْنَا فَنعْمَ الْقَادرُونَ \* وَيْلٌ يَوْمَئِذ لللهُكُذّبينَ ﴾ [1]. في هذه الآيات، إلى مَاء مهين، يدعو الله الناس بصورة غير مباشرة إلى أن يتفكّروا في هذه القضيّة، وعبارة ﴿وَيْلٌ يَوْمَئِذ لللهُكُذّبينَ ﴾ تدلّ على أنّ الإنسان لو تمعّن فقط بقضية خلقه وإيجاده، لا يبقى أمّامه أيُّ مَجال للإنكار والتكذيب.

ولم تخلُ الروايات والأحاديث الشريفة من ذكر خلق الإنسان، وكيفيّة بدء الخلق، ومراحل تطوّر الإنسان ونموّه في الأرحام، فعن الإمام الصادق عليه في كتابه الذي أملاه إلى مفضّل: «نَبْدَأُ يَا مُفَضَّلُ بِذِكْرِ خَلْقِ الْإِنْسَان، فَاعْتَبرْ بِه، فَأُوَّلُ ذَلكَ مَا يُدَبَّرُ بِهِ الْجَنينُ في الرَّحِم، وَهُوَ مَحْجُوبٌ في ظُلُمات ثلاث: ظُلْمَة الْبَطْن، وَظُلْمَة الرَّحِم، وَهُو مَحْجُوبٌ في ظُلُمات ثلاث: ظُلْمَة الْبَطْن، وَظُلْمَة الرَّحِم، وَظُلْمَة الْمَشيمَة، حَيْثُ لا حِيلَة عِنْدَهُ في طَلَبِ غِذَاء، وَلا دَفْعِ أَذًى، وَلا اسْتَجْلابِ مَنْفَعَة، وَلا دَفْعِ مَضَرَّة. فَإِنَّهُ يَجْرِي إليه مِنْ دَمِ الْحَيْضِ مَا يَغْذُوهُ الْمَاءُ وَالنَّبَاتُ، فَلا يَزَالُ ذَلكَ غَذَاؤُه» [17].

<sup>[</sup>١] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، تفسير الآية.

<sup>[</sup>٢] سورة المرسلات، الآيات: ٢٠ - ٢٤.

<sup>[</sup>٣] المفضّل بن عمر الجعفي، التوحيد، ص٤٨.

## ٤. التفكّر في هدفيّة الخلق:

ذكر الله تعالى في أواخر سورة آل عمران: ﴿إِنَّ في خَلْق السَّمَاوَات وَالأَرْض وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتِ لِّأُوْلِي الأَلْبَابِ \* الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذا بَاطلًا ﴾[١]. يتضح من مفهوم الآية أنَّ أولى الألباب هم الذين يدركون، من خلال التدبّر والتفكّر في خلق السماوات الأرض، أنَّ الخالق تبارك وتعالى قد وضع هدفًا وغاية من الخلق. وقال (عزّ وجلّ) في آية آخرى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعبينَ \* لَوْ أَرَدْنَا أَن نَتَّخذَ لَهُوا لَّاتَّخَذْنَاهُ مِن لَّدُنَّا إِن كُنَّا فَاعلينَ ﴿ إِنَّ عَرْح تعالى في هذه الآية بأنّه لم يخلق السماء والأرض بدافع اللهو أو اللعب، بل رسم هدفًا وغايةً من الخلق. من هنا كانت الدعوة الإلهيّة للإنسان إلى التفكّر في هدفيّة الخلق، فقد قال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَتَفَكَّرُوا في أَنفُسهمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلِ مُّسَمًّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَاء رَبِّهمْ لكافِرُونَ ﴿ [٣].

وتضافرت الروايات التي دعت إلى التفكّر في هدفيّة الخلق. فمن وصايا الإمام على بن الحسين عَلَيْكِم: «اتَّقُوا اللَّهَ عبَادَ اللَّه، وَتَفَكَّرُوا وَاعْمَلُوا لَمَا خُلَقْتُمْ لَهُ، فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَخْلُقْكُمْ عَبَثًا، وَلَمْ يَتْرُكْكُمْ سُدًى، قَدْ عَرَّفَكُمْ نَفْسَهُ، وَبَعَثَ إِلَيْكُمْ رَسُولَهُ، وَأَنْزَلَ عَلَيْكُمْ كَتَابَهُ، فيه حَلالُهُ وَحَرَامُهُ وَحُجَجُهُ وَأَمْثَالُهُ، فَاتَّقُوا اللَّهَ، فَقَدِ احْتَجَّ عَلَيْكُمْ رَبُّكُمْ فَقَالَ: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ لَّهُ عَيْنَيْنَ \* وَلِسَانًا وَشَفَتَينْ \* وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ [1]، فَهَذِهِ حُجَّةٌ عَلَيْكُمْ، فَاتَّقُوا اللَّه مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّهُ لا قُوَّةَ إِلاَّ باللَّه، وَلا

<sup>[</sup>٤] سورة البلد، الآيات ٨ - ١٠.



<sup>[</sup>١] سورة آل عمران، الآيتان ١٩٠ - ١٩١.

<sup>[</sup>٢] سورة الأنبياء، الآيتان ١٦ – ١٧.

<sup>[</sup>٣] سورة الروم، الآية ٨.

تُكُلانَ إلا عَلَيْه، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّد نَبِيِّه وَآله»[1]. وقَالَ عَلَيْهِ: «يَا أَهْلَ الإيمَان وَمَحَلَّ الْكِتْمَان، تَفَكَّرُوا وَتَذَكَّرُوا عِنْدَ غَفلَة السَّاهينَ ١٧٠].

## ثالثًا: الإيمان وعلاقته بالمعرفة

## ١. كيفية تحقق الإيمان بالله تعالى:

الإيمان بالله يحصل في النفس من خلال التصديق المنطقيّ والاستدلاليّ، إلى جانب الإدراك والإحساس الفطريّ الذي يحصل بإرشاد الأنبياء الإلهيّين، وشرط تحققه هو عدم وجود الموانع، ولو بنحو نسبيّ. وإنّ التوجّه إلى الله والمعاد والنبوّة منوط بمعرفتها. والتوجّه إلى الله، بالدرجة الأولى، يؤدّى دورًا مركزيًّا من بين هذه الأصول الثلاثة. فما دمنا لا نعرف الله، فلن يكون هنالك معنِّي للتوجِّه إليه، وبالتالي لن يتحقِّق التوجِّه إلى المعاد، والطريق ما بين المبدأ منّا أهل البيت، وإنيّ موصيك بوصيّة فاحفظها، فإنّها جامعةٌ لطرق الخير وسُبله، فإنَّك إنْ حفظتها كان لك بها كفلان. يا أبا ذرَّ، اعبد الله كأنَّك تراه، فإنْ كنت لا تراه فإنّه يراك، واعلم أنّ أوّل عبادة الله المعرفةُ به»[٣].

من هنا يتبادر السؤال الآتي: ما هو طريق بلوغ معرفة الله وصفاته وأفعاله التي تنتهي إلى معرفة المعاد والنبوّة؟ وإذا عمل الإنسان بلوازم الإيمان، التي هي تنفيذ القوانين الإلهيّة، وبذل تمام قدرته بإخلاص في تنفيذ هذه القوانين في حياته الفرديّة والاجتماعيّة، فسيحصل على مرتبة أعلى، إلى أن يصل إلى اليقين، كما يقول الإمام على علي الله الإيمان يبدو لمنطة بيضاء في القلب، فكلّما ازداد

<sup>[</sup>١] العلاّمة المجلسي، بحار الأنوار، ج٧٥، ص١٣١.

<sup>[</sup>۲] م.ن، ج ۷۰، ص۲٥۸.

<sup>[</sup>٣] العلاّمة المجلسي، بحار الأنوار، ج ٧٤، ص٧٦.

الإيمان عظمًا ازداد البياض، فإذا استُكمل الإيمانُ ابيضَّ القلب كلِّه»[١].

هذا والإيمان أمرٌ اختياريّ، يجب أن يتحقّق باختيار الإنسان نفسه. والشاهد على اختياريّة الإيمان هو أنّ الله تعالى يأمرنا به: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّبِّكُمْ فَآمِنُواْ خَيْرًا لَّكُمْ ﴿ إِنَّا ، ﴿ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا﴾ [٣]. فإذا كان الإيمان أمرًا جبريًّا وخارجًا عن إرادتنا، فلا معنى لأمرنا به.

إنّ الإيمان بشيء يتبلور في القلب عندما نقرّر ونتعهّد بالالتزام والعمل بلوازمه، بعد إدراكنا لحقيقته. أمّا إذا علمنا بشيء، ولكن لم نعزم على الالتزام بلوازمه، فهنا يكون لدينا علم فقط، ولا يتحقّق الإيمان بكلّ مداليله ولوازمه. وهو ما نفهمه من الروايات الشريفة، حيث جاء في أمالي الطوسي... عن أبي الحسن الثالث عن آبائه عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه الله النبي والمؤلفة عن الإيمان فقال: «تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالأركان» [٤]، ومثله عن الرضا، عن آبائه على قال: «قال أمير المؤمنين عليه الإيمان إقرارٌ باللسان، ومعرفة بالقلب، وعملٌ بالجوارح»[٥].

## ٢. ما هو متعلّق الإيمان؟

من الأسئلة المهمّة التي يجدر طرحها فيما يخصّ الإيمان هي مسألة متعلَّق الإيمان، بأيِّ شيء علينا أن نؤمن؟ وفي الجواب نقول: إنَّ الله تعالى بينَّ متعلَّق الإيمان في العديد من آياته الكريمة، منها قوله تعالى: ﴿لَّيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِق وَالْمَغْرِب وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر وَالْمَلآئِكَةِ

<sup>[</sup>٥] م.ن، ج١، ص٣٧٩.



<sup>[</sup>١] الفيض الكاشاني، المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء، ط٢، ج٥، ص١٠٨.

<sup>[</sup>٢] سورة النساء، الآية: ١٧٠.

<sup>[</sup>٣] سورة التغابن، الآية: ٨.

<sup>[</sup>٤] الطوسي، الأمالي، ج١، ص٢٩٠.

## وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ ﴾[١].

الوارد في هذه الآية أنَّ متعلِّق الإيمان هو الإيمان بالله ويوم القيامة والملائكة والكتاب السماويّ والأنبياء عليه الله والإيمان بسائر الأمور التي تقدّم ذكرها هو في الواقع من لوازم الإيمان بالله وآثاره، وإذا ما آمنا بالله، فيجب أن نؤمن بصفاته أيضًا. ومن صفات الله الحكمة، ومقتضى حكمة الله بعث الأنبياء. وعليه، فإنَّ الإيمان بالله يثمر الإيمان بالأنبياء، والإيمان بالأنبياء يورث الإيمان بالكتب السماويّة التي يأتي بها الأنبياء من عند الله، كما أنّ لازم الإيمان بالأنبياء القبول بالملائكة والإيمان بوجودهم؛ لأنَّهم واسطة الوحى الإلهيّ، ومن لوازم الإيمان بالله والأنبياء والكتب السماويّة الإيمانُ بالمعاد ويوم القيامة. ومن الموارد القرآنيَّة الأخرى حول متعلّق الإيمان قوله تعالى: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّه وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ باللّه وَمَلاّتَكَته وَكُتُبه وَرُسُله ﴿ ٢]. وقوله تعالى: ﴿مَنْ آمَنَ باللّه وَالْيَوْمُ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ﴾"ً. وقوله تعالى: ﴿فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [١] وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا جَاءكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ [١]. وقوله تعالى: ﴿فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ [1]. وقوله تعالى: ﴿وَمَن يُؤْمِن باللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ [٧].

هذه النماذج القرآنيّة يعضدها كثيرٌ من الروايات الشريفة، منها قول رسول 

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآية: ١٧٧.

<sup>[</sup>٢] سورة البقرة، الآية: ٢٨٥.

<sup>[</sup>٣] سورة المائدة، الآية: ٦٩.

<sup>[</sup>٤] سورة الأعراف، الآية: ١٥٨.

<sup>[</sup>٥] سورة الأنعام، الآية: ٤٥.

<sup>[</sup>٦] سورة التغابن، الآية: ٨.

<sup>[</sup>٧] سورة التغابن، الآية: ١١.

وأنيّ رسول الله بعثني بالحقّ، وأنّه ميّت، ثمّ مبعوث من بعد الموت، ويؤمن بالقدر كلّه»[١].

## ٣. مراتب الإيمان ودرجاته

للإيمان مراتب ودرجات متعددة، وليس المؤمنون على حدٍّ سواء في إيمانهم بالله. ويمكننا الاستدلال على هذه الحقيقة من خلال الآيات القرآنية والروايات والأحاديث الشريفة، ومن الآيات القرآنية قوله تعالى:

- ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾[1].
  - ﴿هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ ﴾[٣].
  - ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا ﴾ [٤].
- ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ [٥].

استنادًا إلى مثل هذه الآيات، فإنَّ أصل القول بأنَّ الإيمان على درجات وهو خاضعٌ للزيادة والنقصان، أمرٌ يقينيّ ولا مجال للشكّ فيه، ولكن ما هي مراتب الإيمان؟

لقد أشارت الروايات الشريفة إلى تفصيل ذلك الأصل، وذكرت درجات

<sup>[</sup>٥] سورة الأحزاب، الآية: ٢٢.



<sup>[</sup>١] المتقى الهندي، كنز العماّل في سنن الأقوال والأفعال ، ج١٦، ص٩٨.

<sup>[</sup>٢] سورة الأنفال، الآية: ٢.

<sup>[</sup>٣] سورة الفتح، الآية: ٤.

<sup>[</sup>٤] سورة آل عمران، الآية: ١٧٣.

الإيمان المتعدّدة بنحو عامّ. فثمّة رواية عن الإمام الصادق عَلِيِّكِم يقول فيها: «إنّ الإيمان عشر درجات، وإنَّ سلمان في العاشرة، وأبو ذرّ في التاسعة، والمقداد في الثامنة»[1]. وعن الإمام الصادق عليه: «إنّ الإيمان عشر درجات بمنزلة السلّم، يصعد منه مرقاة بعد مرقاة، فلا يقولنّ صاحب الاثنين لصاحب الواحد لستَ على شيء، حتّى ينتهي إلى العاشر، فلا تُسقط مَن هو دونك فيسقطك من هو فوقك، وإذا رأيت من هو أسفل منك بدرجة، فارفعه إليك برفق، ولا تحملنّ عليه ما لا يطيق فتكسره، فإنَّ من كسر مؤمنًا فعليه جبره »[1].

ومن الواضح أنّ مثل هذه الروايات في مقام بيان الأقسام والمراتب العامّة للإيمان، ولا تتعرّض للمراتب والتقسيمات التفصيليّة له. فالإيمان يمكن تقسيمه إلى ما لا نهاية، كما ينقسم جزءٌ من خطّ إلى أجزاء أصغر، ثمَّ إلى ما لا نهاية.

من هنا، ليس مبالغةً إذا ما قيل إنّ مراتب الإيمان من الكثرة بحيث تميل إلى مراتب كثيرة جدًّا، فتلك الرواية - مثلاً - التي تقول إنّ الإيمان عشر درجات، يمكن افتراض كثير من المراتب الجزئيّة ما بين كلِّ من هذه المراتب العشر المذكورة فيها.

### ٤. علاقة الإيمان بالعمل الصالح

يلاحظ في آيات القرآن الكريم التي تتحدّث عن الإيمان نوعٌ من الاقتران، بل التلازم الدائم بين الإيمان والعمل الصالح، كما ورد في القرآن الكريم، قال الله تعالى: ﴿...إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ صَالِحًا فَأُولَئكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ...﴾ [ا]. ﴿ إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئَاتِهمْ حَسَنَاتِ... ﴿ إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئَاتِهمْ حَسَنَاتِ... ﴾ [3]

<sup>[</sup>١] العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج٩٩، ص٢٩٢، ح٢.

<sup>[</sup>٢] الشيخ الكلينيّ، أصول الكافي، ج٢، ص٥٥.

<sup>[</sup>٣] سورة مريم،الآية: ٦٠.

<sup>[</sup>٤] سورة الفرقان، الآية: ٧٠.

﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى... ﴾ [1] . ﴿... إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَتِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضِّعْف بِمَا عَمِلُوا... ﴾ [1] ، ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا ﴾ [1] .

القاعدة المستفادة من هذه الآيات وغيرها هي: عدم وجود إيمان بلا عمل، والعمل يجب أن يكون صالحًا بمعنى كونه متوافقًا مع الشريعة المقدّسة. وكلّ عملٍ من شأنه أن يهدي الناس أو يرفع من مستواهم العلميّ أو العمليّ أو الثقافيّ، هو عمل صالح، والعمل الصالح هو الجانب العمليّ للإيمان «الإيمان عمل كلّه». وإنّ هذا الاقتران ليس من قبيل الاثنينيّة المميّزة لأحدهما عن الآخر، بل من قبيل التكامل الماهويّ والتلازم السببيّ، بحيث لا يكتمل أحدهما من دون الثاني، وهو ما تؤكّده الروايات، فقد ورد عن الإمام جعفر الصادق عيه «ليس الإيمان بالتحليّ ولا بالتمنّي، ولكن الإيمان ما خلص في القلوب وصدّقته الأعمال» أنا وعن سلام الجعفي قال: سألت أبا عبدالله عيه عن الإيمان فقال: «الإيمان أن يُطاع الله فلا يُعصى» [6].

وخلاصة القول: إنّ الإيمان كلُّ لا يتجزّاً، ويرتكز على ثلاثة مقومات: الاعتقاد، والإقرار، والعمل، عن أبي الصلت الهرويّ، قال: سألت الرضا عليه عن الإيمان، فقال عليه: «الإيمان عقدٌ بالقلب، ولفظٌ باللسان، وعملٌ بالجوارح، ولا يكون الإيمان إلّا هكذا»[1].

وبهذا عندما يدرك الإنسان أنّه في محضر الله تقدّست ذاته، وأنّه مطّلعٌ

<sup>[</sup>٦] الشيخ الصدوق، معاني الأخبار ، ١٨٦ باب الإيمان والإسلام.



<sup>[</sup>١] سورة الكهف، الآية: ٨٨.

<sup>[</sup>۲] سورة سيأ، الآبة: ۳۷.

<sup>[</sup>٣] سورة مريم، الآية: ٩٦.

<sup>[</sup>٤] ابن شعبة الحرّانيّ، تحف العقول، ص ٣٧٠.

<sup>[</sup>٥] الشيخ الكلينيّ، أصول الكافي ج ٢، ص٣٣، كتاب الإيمان والكفر.

على جميع حركاته وسكناته، فلن يقوم بالأعمال التي لا ترضى الله، ولن يعصيه أبدًا، بل سيسعى دائمًا لأن يجعل كلّ أعماله موافقةً مع إرادته تعالى وخالصةً لوجهه سبحانه. فالله تعالى يرى ويشاهد أعمال الإنسان، وليس هو وحده وإنمّا رسوله والمُثَّلَةُ والأئمّة المعصومون على أنعالنا أيضًا: ﴿وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتْرُدُّونَ إِلَى عالِم الْغَيْب وَالشَّهادَةُ فَيُنبِّنُّكُمْ بِما كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ١١٠. وعن الإمام الصادق عليه قال: (اتعرض الأعمال على رسول الله والمالية أعمالُ العباد كلّ صباح، أبرارها وفجّارها فاحذروها، وهو قول الله تعالى: ﴿اعْمَلُوا فَسَيرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُه ﴾، وسكت »[١]. فإذا أدرك الإنسان هذه الحقيقة، وهي أنّ كلّ أعماله مشهودةٌ عند الله وملائكته الذين يكتبون كلّ شيء، ومعروضةٌ على رسول الله والأئمّة المعصومين عليه، عندها سوف يسعى لاجتناب المعاصى وفعل الصّالحات. أمّا إذا لم يطّلع الإنسان على أصل أنّ (الله معه دائمًا)، وظنّ أنّه غائثٌ عنه، فإنّه سوف يغرق بالغفلة، وسوف يتهاون في أداء الأعمال الواجبة عليه، ولن يهتمّ باجتناب المحرّمات. بخلاف ما إذا أدرك أنّ الله تعالى محيطٌ به، ووجد نفسه دائمًا في مشهده ومحضره، فإنّه يسعى لأداء كلّ الأعمال طبق الإرادة الإلهيّة. وهذه الأعمال التي تؤدّي وفق إرادة الله هي أعمالٌ مقرّبةٌ إلى الله، كالصلاة مثلاً التي هي «قربان كلّ تقي»[٣]، كما ورد عن الإمام الرضا عير . وإذا وصل الإنسان إلى هذا الحدّ فاعتقد أنّ الله ناظرٌ إلى أعماله، راعى الخلوص أيضًا في كلّ أعماله. فهو من جهة يؤدّى الأعمال بحسب أوامر الله، ومن ناحية ثانية يكون مخلصًا في القيام بأعمال البر والخير. وهذه منزلةٌ رفيعةٌ يصل إليها الإنسان وهي متيسّرة للجميع، فما أشدّ خسارة الذين يبيعون أنفسهم للدنيا وهم مدعوّون للوصول إلى هذا المقام الرفيع.

<sup>[</sup>١] سورة التوبة، الآية: ١٠٥.

<sup>[</sup>۲] الشيخ الكلينيّ، أصول الكافي، ج ١، ص ٢١٩.

<sup>[</sup>٣] م.ن: ج ٣، ص ٢٦٥.

وورد عَنْ أَبِي عَبْد اللَّه عِلَيْهِ أَنَّه قَالَ: «إِنَّكُمْ لاَ تَكُونُونَ صَالحينَ حَتَّى تَعْرفُوا، وَلا تَعْرِفُوا حَتَّى تُصَدِّقُوا، وَلا تُصَدِّقُوا حَتَّى تُسَلِّمُوا أَبْوَابًا أَرْبَعَةً لاَ يَصْلُحُ أَوَّلُهَا إلاَّ بآخرها ، ضَلَّ أَصْحَابُ الثَّلاثَة ، وَتَاهُوا تَيْهًا بَعيدًا، إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لا يَقْبَلُ إِلَّا الْعَمَلَ الصَّالِحَ، وَلا يَقْبَلُ اللَّهُ إِلَّا الْوَفَاءَ بِالشُّرُوطِ وَالْعُهُودِ، فَمَنْ وَفي لِلَّه (عَزَّ وَجَلَّ) بِشَرْطه، واسْتَعْمَلَ مَا وَصَفَ في عَهْده، نَالَ مَا عِنْدَه، واسْتَكْمَلَ مَا وَعَدَه. إنَّ اللَّه تَبَارَكَ وتَعَالَى أَخْبِرَ الْعبَادَ بطُرُق الْهُدَى، وشَرَعَ لَهُمْ فيهَا الْمَنَارَ، وأَخْبِرَهُمْ كَيْفَ يَسْلُكُونَ، فَقَالَ: ﴿ وَإِنِيِّ لَغَفَّارٌ لِّمَنَ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى ﴾ [١] ١٤].

ويُطلَق العمل الصالح في المصطلح القرآنيّ على العمل الطيّب والصالح في نفسه، الذي يقوم به الفرد بنيّة التقرّب إلى الله ونيل رضاه، فمثل هذا العمل هو الذي يرتقى بالإنسان، ويتسلّق به سُلَّم الكمال، ويسمّى هذا العمل في الثقافة الإسلامية والقرآنية (عبادة).

## رابعًا: علاقة الإيمان بمعرفة الله

للوهلة الأولى يتبادر إلى الذهن أنّ الإيمان بالله يعنى أن نعلم بأنّ الله موجود، ولكن من خلال الرجوع إلى القرآن الكريم يتّضح خطأ هذه النظريّة. فالقرآن لا يرى التماثل بين المعرفة والإيمان، بل يستفاد من القرآن أنّ المعرفة أوسع مدًى من الإيمان، فلا يُستنتَج من القرآن الكريم والروايات الشريفة أنّ كلّ مَن علم بوجود الله آمن به، أو إذا ما تبيّنت له نبوّة نبيٌّ من الأنبياء، فذلك يعني إيمانه بذلك النبيّ، بل على العكس، القرآن الكريم يُشير إلى موارد متعدّدة حيث علم بعض الناس، بل أيقنوا بالنبوّة ووجود الله، لكنّهم أصرّوا على كفره وجحوده. يقول تعالى عن آل فرعون: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا﴾ [٣]، فهذه الآية صريحة بأنَّ أولئك كانوا يعلمون تمام العلم أنَّ الله موجود، وأنَّ

<sup>[</sup>٣] سورة النمل، الآية: ١٤.



<sup>[</sup>١] سورة طه، الآية: ٨٢.

<sup>[</sup>٢] الشيخ الكليني، أصول الكافي، ج١، ص٥٤٥.

موسى عَلَيْكُم نبيّ ذلك الإله، لكنّهم، ونظرًا لروح التعالى والظلم التي كانوا عليها، كانوا ينكرون هذه القضيّة. وفي آية أخرى يخاطب موسى ﷺ فرعون قائلًا: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلَمْتَ مَا أَنزَلَ هَؤُلاء إِلاَّ رَبُّ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ ﴾[١]. وتدلّ أداتا التأكيد (اللَّام، وقد) في الآية الكريمة على أنَّ فرعون كان يعلم أنَّ هذه المعجزات التي تحقّقت على يدي موسى عليه لم تنزل إلا من عند الله مالك الملك وربّ السماوات والأرض.

إذًا، هذه الآية تصرِّح بأنَّ فرعون كان متيقَّنًا بوجود الله ونبوَّة موسى عَلَيْكَام،، ولكن هل كان مؤمنًا؟ والجواب أنَّه ليس منكرًا ولم يؤمن فقط، بل ظلَّ مصرًّا على كفره، ﴿ وَقَالَ فرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلاُّ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهِ غَيْرِي ﴾ [1]. ثم إنّه، ولغرض خداع الناس، أمر وزيره هامان بأن يبني له برجًا كي يبحث مِن أعلاه عن الله (عزّ وجلّ) في السماء، ﴿ وَقَالَ فَرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحًا لَّعَلِّي أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ \* أَسْبَابَ السَّمَاوَاتِ فَأَطَّلَعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِيِّ لَأَظُنُّهُ كَاذِبًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

ومن الحوادث التاريخيّة الدالّة على عدم الملازمة بين المعرفة والإيمان، واقعة المباهلة التي حدثت في عهد النبيّ والثُّليُّة، حيث جاءت مجموعةٌ من النصاري الذين كانوا يعيشون في منطقة (نجران) لمحاورة النبيّ ومناظرته والنبيّ ومناظرته والنبيّ ، وكان لهؤلاء في نجران قوّة وجاه ومركز اجتماعيّ وعلميّ ذائع الصيت، وكان يعيش بينهم كبار علماء النصارى، فأغراهم هذا الرصيد العلميّ، وظنّوا أنّهم قادرون على التغلّب على النبيّ واللَّيْدُ في البحث والمناظرة، وظنوا أنَّهم قادرون على أن يثبتوا له النَّبَيُّةُ حقّانيَّة المسيحيّة ووجوب اتّباعها. وافق النبيّ اللَّيَّةُ على المناظرة، وعلى العكس ممّا كانوا يتصوّرون في البداية، فإنَّهم غُلبوا وعجزوا أمام النبيّ والله في المحاورة، ولم يكن لديهم ما يقولون، لكنّهم، رغم ذلك، رفضوا

<sup>[</sup>١] سورة الإسراء، الآية: ١٠٢.

<sup>[</sup>٢] سورة القصص، الآية: ٣٨.

<sup>[</sup>٣] سورة غافر، الآيتان: ٣٦ - ٣٧.

اعتناق الإسلام، فبان كذِب دعواهم، ﴿فَمَنْ حَآجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَتُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَتُكلِم فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ الْكَاذِبِينَ ﴾ [1].

بناءً على هذا، ليس من الضرورة أن يكون هنالك إيمانٌ إذا ما وُجدت المعرفة، ولكن في المقابل لا بدّ من وجود نوع من العلم والمعرفة كي يحصل الإيمان، فالإنسان يعجز عن الإيمان بشيء وهو جاهل به جهلاً تامًّا. فمجرّد علم الإنسان - مثلاً - بأنّ الله موجود، أو اتّضاح حقّانيّة وصدق دعوة نبيّ الإسلام وللنسبة إليه، لا يُعدُّ كافيًا لإسعاده، بل بالإضافة إلى العلم، عليه أن يؤمن بقلبه أيضًا، ويعمد إلى العمل بلوازم هذا العلم، ولهذا السبب يتعذّر الإيمان دون عمل.

ولهذا تؤكّد الروايات على المعرفة الكاملة والتامّة لله تعالى، وليست هي إلّا المعرفة الموصلة إلى الإيمان والعمل، روي عن النبيّ والسيّ الله الله عرفتُمُ المعرفة الموصلة إلى الإيمان والعمل، روي عن النبيّ ولوّالَت بِدُعائِكُمُ الجِبالُ. ولَو الله (عزّ وجلّ) حقَّ مَعرفته لَمَشيتُم عَلَى البُحور، ولَزالَت بِدُعائِكُمُ الجِبالُ. ولَو خفتُمُ الله حَقَّ خوفه لَعَلَمتُمُ العِلمَ الَّذي لَيسَ مَعَهُ جَهلُ، ولكن لم يبلغ ذلك أَحدُّ... "[1]. وسُئِل أمير المؤمنين عليه (بما عرفت ربّك؟ فقال: بما عرفني نفسه، قيل كيف عرفك نفسه؟ فقال: لا تشبهه صورة ولا يحسّ بالحواسّ ولا يقاس بالناس قريب في بعده، بعيد في قربه... "[1].

تنوّعت الأدلّة الفطريّة والنقليّة والعقليّة وغيرها، للبحث عن معرفة الله تعالى وعلاقته بالإيمان، وقد أرشدت نصوص أهل البيت علي إلى طريقة مهمّة لمعرفة الله، وهي معرفة الله بالله تعالى. وورد في الدعاء عن الإمام السجّاد عليه قوله:

<sup>[</sup>٣] الشيخ الكلينيّ، أصول الكافي، مصدر سابق، ج١، ص٨٦.



<sup>[</sup>١] سورة آل عمران، الآية: ٦١.

<sup>[</sup>٢] المتّقي الهنديّ، كنز العماّل في سنن الأقوال والأفعال، ج٣، ص١٤٤.

«بك عرفتك، وأنت دللتني عليك، ودعوتني إليك، ولولا أنت لم أدر ما أنت» [١].

فكلَّما ازداد علم المرء بأسرار الحياة، ونواميس الكون وعظمة الخالق، زاد خشوعه نتيجة معرفته هذه، قال رسول الله والثانية: «من كان بالله أعرف، كان من الله أخوف»[٢]. وعن الإمام على عليه الناس بالله سبحانه، أخوفهم منه» [٣]. وعن الإمام الحسين عليه في دعاء عرفة: «اللَّهُمَّ اجْعَلْني أخشاك كَأْني أراك، وَأَسْعِدْني بِتَقُواكَ، وَلا تُشْقني بِمَعْصيتك، وَخرْ لي في قَضائك، وَباركْ لي في قَدَركَ، حَتّى لا أُحبَّ تَعْجيلَ ما أخّرت وَلا تَأخيرَ ما عَجَّلْتَ، اللَّهُمَّ اجْعَلْ غناي في نفسي، وَالْيَقينَ في قلبي، والإخلاص في عملي، وَالنُّورَ في بصري، وَالْبَصيرةَ في ديني<sup>»[٤]</sup>.

## خامسًا: الدين الحقّ وأثره في الإيمان

## ١. كيفية الوصول إلى الدين:

الدين حاجة طبيعيّة للإنسان، ويميل الإنسان فطريًّا إلى الدين، غير أنّه لأجل الوصول إلى الدين الحقّ في بعده النّظريّ والعمليّ، لا بدّ أن يقوم بالبحث عن الغاية التي خُلق لأجلها؛ نظرًا لما لهذا البحث من أهمّيّة وتأثير في إيمان الإنسان وسلوكه ونظرته للعالم. ولأنّ من آمن بحكمة الله وقدرته اللامتناهية يعلم يقينًا أنّ الباري الحكيم إذا خلق شيئًا يجعل له هدفًا، قال تعالى: ﴿رَبَّنا ما خَلَقْتَ هذا باطِلًا سُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ النَّارِ ﴾[١٠]. و﴿قالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيَّءِ خَلْقَهُ ثُمَّ

<sup>[</sup>١] العلامة المجلسي، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمّة الأطهار، ج٩٥، ص٨٢.

<sup>[</sup>۲] المصدر نفسه، ج۲۷، ص۳۹۳.

<sup>[</sup>٣] التميميّ الآمديّ، عبد الواحد بن محمّد، غرر الحكم ودرر الكلم، ص٢٠٠.

<sup>[</sup>٤] ابن طاووس، السيّد على بن موسى، الإقبال بالأعمال الحسنة فيما يعمل مرّة في السنّة، ج۲، ص۷۸.

<sup>[</sup>٥] سورة آل عمران، الآية: ١٩١.

هَدى الله المحكمة العظيمة في أفعال الربّ تعنى ضرورة وجود هدف وغاية لوجود الإنسان في هذه الحياة. والطريق لمعرفة الغاية التي نتحدّث عنها هي غاية الإنسان التي خُلق من أجل الوصول إليها، بمعنى آخر هي غاية النفس الإنسانيّة؛ ولهذا إذا أردنا أن نتعرّف إلى هذه الغاية، فعلينا أن ننطلق من معرفة هذه النفس الإنسانيّة، عن رسول الله ﴿ لَيْكُنَّا: «من عرفَ نفسَه فقد عرفَ ربَّه» [٦].

## ٢. بين الدين والتديّن والإيمان

بناءً على ما تقدّم لا بدّ من تجنّب الخلط بين الدين والتّديّن، والدين والإيمان، والحال أنَّ الإيمان والتديّن يختلفان عن الدين؛ لأنَّ الإيمان والتَّديّن وصفٌ للإنسان، أمّا الدين فهو حقيقةٌ رساليّةٌ أتاحها الله تعالى للإنسان. فالدين «مجموعة عقائد وقوانين ومقرّرات ناظرة إلى الأصول النظريّة والعمليّة للبشر، كما أنَّها تشتمل على الأخلاق وتغطَّى جميع شؤون حياة البشر. وبعبارة أخرى، الدين مجموعة عقائد وأخلاق وقوانين ومقررات أنزلت لإدارة الفرد والمجتمع وتربية الإنسان عن طريق الوحى والعقل».

علمًا بأنَّ الكثيرين يخلطون بين الدين والتديّن؛ ولذا حمَّلوا الدين كثيرًا من المغالطات والأخطاء الناشئة من التديُّن بما هو عمليّة ينتهجها الفرد المنتمي شكلًا إلى الدين، ويُصنّف كلّ ما يصدر من المنتمين إلى الدين من سوء إليه، بل لا شيء من الممكن أن يلحق ضررًا بالدين كالتديُّن السيّع والمشوَّه، كما هو الحال مع الحركات التكفيريّة في عصرنا الراهن، وهذا التديُّن المشوّه لا يمكن مواجهته إلا بتديّن سليم، وإذا استطاع هؤلاء أن يقدّموا تجربةً عمليّةً مشوّهة عن الإسلام، فإنَّ من الأُولي أن يقدّم المسلمون بالمقابل تجربةً عمليّة حضاريّةً متكاملةً وشاملة عن الإسلام، ذلك أنَّ الإدانات الكلاميَّة والخطابيَّة، والإحالة على النصوص الدينيّة، لا يكفى لمواجهة الفكر التكفيريّ ودحضه.

<sup>[7]</sup> المجلسي، بحار الأنوار، ج٢، ص٣٢، باب استعمال العلم والإخلاص في طلبه، ح٢٢.



<sup>[</sup>١] سورة طه، الآبة: ٥٠.

وهذا ما يتطلُّ جهدًا علميًّا تحقيقيًّا وإسعًا على مستوى تحقيق التراث وتنقيته من الأفكار والمناهج التي تقدّم الدين بلباس الباطل؛ لأنّ مجموعة العقائد والأوصاف الأخلاقيّة والأحكام الفقهيّة والحقوقيّة؛ إمّا أن تكون حقًّا، وإمّا باطلاً، وإمّا مزيجًا من الحقّ والباطل. فالدين الحقّ، هو مجموعة العقائد والأخلاق والمقرّرات الحقّة، وعلى العكس يكون باطلاً، سواء أكان باطلاً محضًا أم ممزوجًا بالحقّ؛ إذ إنّ الجامع بين الحقّ والباطل يلحق بالباطل دون الحقّ. ويصف القرآن الكريم تعاليم الأنبياء الله بالحق؛ لأنّ العقائد والمقرّرات والأخلاق منزّلة من الله سبحانه فهو حقّ. وإنّ الله تعالى يقول لنبيّ الإسلام والمنتقلة: ﴿الْحَقُّ من رَّبِّكَ﴾[١]، وفي آية أخرى: ﴿وَلاَ يَدينُونَ دينَ الْحَقِّ ﴾[١]. والإسلام هو الدين الحقّ كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عنْدَ اللَّه الْإِسْلاَمُ ﴾ [1] ، والذي لا يقبل الله من أحد إلّا انتخابه والاعتقاد به، قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَام دينًا فَلَنْ يُقْبَلَ منْهُ اللهِ أَمَّا الدين الباطل فهو ما جاء به الطواغيت بلا فرق بين استنادهم إلى فكر فلسفيِّ معين أو الاستناد إلى أفكار ومعتقداتِ خاصّةِ أخرى.

وإنّ التدبّر في آيات القرآن الكريم يكشف حقيقةً ناصعةً للإيمان، وهي أنّ الإيمان ليس مجرّد العلم بالشيء والجزم بكونه حقًّا؛ لأنَّ الذين تبين لهم الهدى لم يردعهم ذلك عن الارتداد على أدبارهم، ولم يمنعهم من الكفر والصدّ عن سبيل الله ومشاققة الرسول؛ كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينِ ارتَدُّوا على أدبارهم مِنْ بَعدِ ما تَبينَ لهَمُ الهُدى... إنَّ الَّذينَ كَفَرُوا وصَدَّوا عَن سَبيل الله وشَاقُّوا الرسُولَ من بَعد ما تَبينَ لهُم الهُدى ١٥٥]. فالعلم -إذًا- لا يكفى وحده في المقام؛ ما لم يكن هناك نوع التزام بمقتضاه، وعقد القلب على مؤدّاه؛ بحيث تترتّب عليه

<sup>[</sup>١] سورة آل عمران، الآية: ٦٠.

<sup>[</sup>٢] سورة التوبة، الآية: ٢٩.

<sup>[</sup>٣] سورة آل عمران، الآية: ١٩.

<sup>[</sup>٤] سورة آل عمران، الآية: ٨٥.

<sup>[0]</sup> سورة محمد، الآبات: ٢٥- ٣٢.

آثاره ولو في الجملة.

ومن هنا يظهر بطلان ما قيل: إنّ الإيمان هو العمل؛ وذلك لأنّ العمل يجامع النفاق، فالمنافق له عمل، وربما كان ممّن ظهر له الحق ظهوراً علميًا، ولا إيمان له على أيّ حال. وفي هذا الصدد، وردت أحاديث كثيرة عن النبيّ الميني وأهل بيته على أيّ حال. وفي هذا الصدد، وردت أحاديث كثيرة عن النبيّ الأركان، حيث بيته الله ترى أنّ الإيمان هو: عقد بالقلب، وقول باللّسان، وعمل بالأركان، حيث يؤكّد الرسول الأكرم الميني على قاعدة التلازم بين القول والعمل في تحقق مفهوم الإيمان. روي عن الإمام الباقر عليه، في معرض تفريقه بين الإسلام والإيمان: «الإيمان إقرار وعمل، والإسلام إقرار بلا عمل» [1]. كما يؤكّد الإمام جعفر الصادق عليه، على قاعدة التلازم بين القول والعمل، في تحقق مفهوم الإيمان، فيقول: «ليس الإيمان بالتحليّ ولا بالتمني، ولكنّ الإيمان ما خلص في القلوب فيقول: «ليس الإيمان أن يطاع الله فلا يُعصى» [2].

ويتضح من خلال تلك الأحاديث ونظائرها، أنّ أهل البيت على قد رفضوا كون الإيمان مجرد إقرار باللسان، أو اعتقاد بالقلب، أو بهما معًا؛ إنّ إيمانًا كهذا، لا روح فيه، ولا حياة، ما لم يقترن بالطاعة المطلقة لله، وتنفيذ ما أمر، والنهي عمّا زجر، كلّ ذلك في دائرة الوعي والسلوك والعمل.

<sup>[</sup>١] ابن شعبة الحراني، الحسن بن على، تحف العقول عن آل الرسول الشيء ، ص٢٩٧.

<sup>[</sup>۲] المصدر نفسه، ص ۳۷۰.

<sup>[</sup>٣] الكليني، أصول الكافي، ج٢، ص ٣٣.

#### الخاتمة

- إنّ المدخل الصحيح الذي يوصلنا إلى حقيقة الإيمان بكلّ تجلّياته وآثاره، يبدأ من التفكّر في صفات الله وأفعاله، والتفكّر في نعم الله، والتفكّر في النفس الإنسانيّة، والتفكّر في هدفيّة الخلق.
- إنّ الإيمان كلّ لا يتجزّاً، ويرتكز على ثلاثة مقوّمات: الاعتقاد، والإقرار، والعمل.
- تؤكّد الروايات أنّ الإيمان عقدٌ بالقلب، ولفظٌ باللسان، وعملٌ بالجوارح، و لا يكون الإيمان إلا هكذا.

### وعليه فالإيمان:

- أ- مَعْرِفَةٌ بالْقَلْب: المراد بالمعرفة هنا الاعتقاد الجازم واليقينيّ.
- ب- وإقْرَارٌ باللِّسَان: أي لا بدَّ من إظهار الإيمان لكي يعرف المؤمن ويعامل بما له من الحقّ.
- ج- وعَمَلٌ بالأَرْكَان: أي يجب أن يتجسّد الإيمان بالعمل المحسوس، كالجهاد والصوم والصلاة والحجّ والزكاة.
- نعتقد أنّ الإيمان هو الاعتقاد الثابت الجازم بأحوال المبدأ والمعاد، وملائكته وكتبه ورسله، وما جاء به رسوله.
- الإيمان بالله هو مفتاح السعادة الحقيقيّة للإنسان؛ لأنّ سعادة الإنسان الحقيقيّة تتحدّد بمقدار سعة إيمانه، وأدائه الأعمال الصالحة.
- اقتران الإيمان بالعمل الصالح: إنّ الإيمان والعمل الصالح هما الملاك الأساس لسعادة الإنسان. فالقرآن الكريم قرن بين الإيمان بالعمل الصالح، وقد وردت كلمة ﴿وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ﴾ عشرات المرّات مقرونةً بالإيمان.

- إنَّ السعادة الحقيقيّة للإنسان تبتني على الإيمان بالله تعالى، وإنَّ الأعمال الصالحة يجب أن تكون ناشئةً من الإيمان، ومن دون هذا الإيمان، لا أثر للأعمال في الآخرة على الإطلاق، وإنْ كان لها أثر في الدنيا. فالعمل متقوّم بالإيمان والكفر ماحقٌ له.
- إنَّ الإيمان هو التصديق القلبيِّ والعمل ليس جزءًا منه. وصحيح أنَّ العمل ليس جزءًا من الإيمان، ولكنّه مصدّقٌ، ومبيّنٌ، ومظهرٌ له، وموجبٌ لكماله. ومن دون العمل يكون الإيمان في خطر.
- الإيمان منظومةٌ متكاملةٌ وشبكةٌ دقيقةٌ من العلاقات، وله روابط متعدّدة منها علاقته مع القلوب، ومع اليقين، ومع الصبر، ومع القرآن.

## لائحة المصادر والمراجع

- ١. ابن طاووس، السيّد عليّ بن موسى، الإقبال بالأعمال الحسنة فيما يعمل مرّة في السنّة، تحقيق وتصحيح جواد قيومي الأصفهانيّ، نشر مكتب الإعلام الإسلامي، إيران - قمّ، ١٤١٨ هـ.
- ٢. الآمديّ، عبد الواحد بن محمّد، غرر الحكم ودرر الكلم، تحقيق وتصحيح السيد مهدي رجائي، ط٢، نشر دار الكتاب الإسلاميّ، إيران-قمّ، ۱٤۱۰هـ.
- ٣. الآملي، عبد الله، الجوادي، معرفة الدين، تعريب السيّد هاشم الميلاني، ط١، العراق - النجف الأشرف، العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ٢٠٢١م.
- ٤. الحرّانيّ، ابن شعبة، الحسن بن على، تحف العقول عن آل الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم)، ط٢، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، إيران - قم، ٤٠٤ ه.



- ٥. الخميني، روح الله، وصايا عرفانية، دار المعارف، بيروت، د.ط.
- ٦. الرضى، السيد محمد بن حسين، نهج البلاغة (خطب الإمام على عليه السلام)، تحقيق وتصحيح صبحى الصالح، ط١، دار الهجرة، إيران - قم، ١٤١٤هـ.
- ٧. الشريف الرضى: نهج البلاغة (الجامع لخطب الإمام أمير المؤمنين على بن أبي طالب المنافع ورسائله وحكمه)، شرح وتعليق ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، بيروت، دار إحياء الكتب العربية، ١٣٧٨ هـ.
- ٨. الصدوق، ابن بابويه، محمد بن على، معانى الأخبار، تصحيح وتعليق على أكبر الغفاري، قم المقدّسة، مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين، د.ط، ۱۳۷۹هـ.ق/ ۱۳۳۸هـ.ش.
- ٩. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ط٢، بيروت، مؤسّسة الأعلمي، ١٣٩٣هـ.ق.
- ١٠. الطبرسيّ، على ، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، تحقيق مهدي هوشمند، ط١، نشر وطباعة دار الحديث، ١٤١٨هـ.
- ١١. الفيض الكاشاني، المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء، صحّحه وعلّق عليه: عليّ أكبر الغفاري، ط٢، دفتر انتشارات اسلامي وابسته به جامعه مدرسين حوزه علميه قم د.ت.
- ١٢. الكليني، محمّد بن يعقوب، الكافي، تصحيح وتعليق على أكبر الغفاري، ط٥، الناشر دار الكتب الإسلامية - طهران، مطبعة الحيدري، ١٣٦٣ش.
- ١٣. المتقى الهنديّ، علاء الدين على المتقىّ بن حسام الدين، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، ضبط وتفسير الشيخ بكرى حياني - تصحيح وفهرسة الشيخ صفوة السقا، مؤسّسة الرسالة، لبنان - بيروت، د.ط، ٩٠٤١هـ - ١٩٨٩م.

- ١٤. المجلسيّ، محمّد باقر بن محمّد تقى، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمّة الأطهار، ط٢، مؤسّسة الوفاء، بيروت، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.
- ١٥. المفضّل بن عمر الجعفي، التوحيد، تعليق: كاظم المظفر، ط٢، بيروت، مؤسّسة الوفاء، ٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.
- ١٦. النوري الطبرسي، ميرزا حسين، مستدرك الوسائل، ط١، بيروت، مؤسّسة آل البيت علي الإحياء التراث، ١٤٠٨هـ - ١٩٨٧م.