# المباني الفلسفية لمبحث الإلهيات بالمعنى الأخص عند العلامة الحلي

أ. د. محمد حمزة إبراهيم\*

<sup>\*</sup> تدريسي في جامعة بابل / كلية العلوم الإسلامية مُتخصص في الكلام والفلسفة الاسلامية.

## الملخص

مبحث الإلهيات بالمعنى الأخص -تمييزاً لها عن الإلهيات بالمعنى الأعممن المباحث الأساسية في علم الكلام الإسلامي، فقد وقع جدل وخلاف بين
المتكلمين في مسألة وجود الله تعالى وصفاته وأفعاله، كما أن المناهج الكلامية
اختلفت في معالجتها لهذا الموضوع، وفي هذا البحث سوف نقف عند التداخل
الفلسفي الكلامي، في مسألة الالهيات بالمعنى الأخص، وترصد الأسس
الفلسفية، وأثرها في تشكيل الرؤية الكلامية لهذا الموضوع، كما ظهرت في فكر
العلامة الحلي، مع التنويه الى أن الإلهيات في الفلسفة الإسلامية تارة تطلق ويراد
منها الإلهيات بالمعنى الأعم، وتشمل كل مباحث الفلسفة الميتافيزيقية، وتارة
يراد منها الإلهيات بالمعنى الأخص، وتشمل وجود الله وصفاته وأفعاله، وحدود

فقد حرص علماء الكلام الذين حملوا راية الدفاع عن العقائد بالحجاج والجدل، على استعمال الأدلة العقلية والتعمق في تحليلها، بل إنّ بعضهم أبدى براعة منقطعة النظير، في ميدان العقليات وخاصة في المراحل المتأخرة من علم الكلام، الذي تداخلت فيه المباني الفلسفية والكلامية في نسيج واحد شَكَلَ المنظومة الاستدلالية لعلم الكلام الفلسفي.

وهذا البحث يسلط الضوء على المنطلقات الفلسفية لإثبات وجود الله تعالى وتحليل علاقة صفاته وأفعاله بذاته تعالى بحسب القواعد البرهانية الفلسفية.

الكلمات المفتاحية (الإلهيات، العلامة الحلي، المباني الفلسفية )

# The philosophical premises for theology research in the particular concern

at al-Allama al-Hilli

#### Dr. Mohamed Hamza Ibrahim

#### Abstract

The research of theology in the particular concern is distinctive in the most general sense. One of the essential research of Islamic theology. There has been a discussion and disagreement between speakers on the issue of the existence of Allah and his attributes and his actions, furthermore, the speech methods differ in their treatment of this issue, and in this research, we will stand at the interference of speculative philosophy, in the issue of theology in a particular concern, and observe the philosophical foundations, and its effect to create a vision speech for this subject and appeared in the idea at al-Allama al-Hilli, with a note to the theology at the Islamic philosophy once calls and intended of theology the general meaning, and involved

all the philosophical metaphysical research, and once intended of theology the specific meaning, and involved the existence of Allah and his attributes and his actions, and the limitation of this study is theology in specific meaning.

Science of speech keens who have carried the belief of defense of beliefs by reasoning and argumentations, by using physical evidence and going deeper in analyses, but some of them show unrivaled ingenuity, in the field of mentality, especially in the late phases from the philosophical speech science.

And this study shed more light on philosophical premises to prove the existence of Allah, and analyses his relationship, his attributes, and his actions according to the philosophy demonstrative.

**Keywords**: theology, at al-Allama al-Hilli, philosophy demonstrative

#### المقدمة

تُعلد العقيدة من أبرز محددات هوية الإنسان المعرفية، والأخلاقية، والاجتماعية، ولطبيعة الصبغة العقلية لموضوعاتها صارت من أخصب الحقول التي نشط فيها العقل الإسلامي، الذي اجتهد في تأييدها والدفاع عنها، بأدلة بعضها منقول من منجز عقلي سابق، وأغلبها تأسيس وإبداع لعلماء المسلمين، ولذا حرص علماء الكلام -الذين حملوا راية الدفاع عن العقائد بالحجاج والجدل- على استعمال الأدلة العقلية والتعمق في تحليلها، بل إنّ بعضهم أبدى براعة منقطعة النظير، في ميدان العقليات وخاصة في المراحل المتأخرة من علم الكلام، الذي تداخلت فيه المباني الفلسفية والكلامية في نسيج واحد، شكَّلَ المنظومة الاستدلالية لعلم الكلام الفلسفي، وخاصة إذا لحظنا حالة الحجاج والجدل بين المتكلمين أنفسهم، أو بين المتكلمين والفلاسفة، إذ يتعمق هنا الاختلاف ليصل إلى المناهج والمباني والأسس، غير أنّ هذه الاختلافات شَحدت من قابلية العقل الإسلامي، وأعطته قدرة عالية على المحاججة والتحليل والنقد، ومما عزز قابليته الاستدلالية التداخل في حقول المعرفة الإسلامية، وقابلية توظيف المعطيات المعرفية من حقل معين، إلى حقول أخرى تتقارب معها في بعض الخصوصيات، مثل بعض حالات التداخل بين الفلسفة والكلام وأصول الفقه، بوصفها علوماً ذات بنية عقلية، فقد تُوَظَّف بعض الأصول الفلسفية في المباحث الكلامية والأصولية، كما قد تُوَظّف المباحث الكلامية في أصول الفقه.

والعلامة الحسن بن يوسف بن المطهر الحلى (726هـ) أحد الأساطين الذين تضلّعوا في العقليات، ووظفوها ببراعة في المباحث العقدية، سواء في أصول العقائد، أو فروعها ولوازمها ومتعلقاتها، مثل مسائل الحسن والقبح، ومباحث النفس، والجسم والحركة وغيرها، مما يدخل ضمن المباحث الفلسفية والكلامية، ليؤسس لنقد بعض الأفكار أو تأييد بعضها، كما يتجلى ذلك واضحاً في الكتب والمباحث الكلامية للعلامة، وخاصة في مبحث إثبات الذات الإلهية وصفاتها وأفعالها، وما يتفرع عليها من مسائل وهي كثيرة، فيخوض العلامة في النقد والتحليل والمقارنة والمقاربة، مستعيناً باطلاعه العميق على العلوم العقلية، من منطق وفلسفة وكلام، وبعقلية فذة ونظر ثاقب، يمكّنه من سهولة غربلة أفكار الأكابر، وتمييز قويها من ضعيفها، ومتينها من هزيلها.

وفي هذا البحث سوف نقف عند التداخل الفلسفي الكلامي في موضوع الإلهيات بالمعنى الأخص، وترصّد المباني الفلسفية، وأثرها في تشكيل الرؤية الكلامية لهذا الموضوع، كما بدت في فكر العلامة.

لأنّ الفلسفة الإسلامية بصورة عامة تبحث في الإلهيات بالمعنى الأعم، وهي البحث في الوجود بصفة عامة لا خصوص وجود الله تبارك وتعالى، أو ما يسمى بالعلم الكلي، وعندنا علم الإلهيات بالمعنى الأخص، وهو الذي يبحث عن الله وصفاته وأفعاله والمقدمات المفضية إليها، وهذا قسم خاص من مباحث الفلسفة الإسلامية.

## تمهيد: تطور العلاقة ما بين علم الكلام والفلسفة

علم الكلام، علم إسلامي اعتمد العقل أداةً في المحاججة والاستدلال، مع محاولة الالتزام بضوابط النص، على الرغم من الاختلاف في حدود هذه الضوابط، بحسب اختلاف مناهج المدارس الكلامية، ما بين مرجح لكفة النص وآخر مرجح لكفة العقل، ولكن يبقى النص هو



الإطار الذي يتحرك في ضمن حدوده المتكلم، فهو المرجع والغاية عند المتكلم، واجتهاده ينطلق من النص ويبرر لمرامى النص.

وحتى عندما يتعسف المتكلم في تأويل النصوص، فهو يبقى في إسارها، ولا يستطيع الإفلات منها؛ لأنه ينظر إلى الآيات التي يقع عليها نشاطه التأويلي، على أنها استثناء يتعارض مع الروح العامة للنص، ولذا فعملية التأويل عبارة عن تطويع لهذه المفردات، ومحاولة لرفع التناقض عنها، فالنشاط العقلي عند المتكلم في هذه الحالة يكون لكشف مغاليق النص ورفع التعارض الظاهري فيه، طالما أنّ النص فيه متسع لهذا النشاط التأويلي.

أما الفلسفة فتنطلق من العقل وتنتهي إلى أحكامه، وقد يعمل الفيلسوف المسلم على التوفيق بين أحكامها وأحكام النص، ولكنه مع ذلك لا يدّعي أنّ مرجعيت النص أو أنّه يحتكم إليه، وفي الحالات التي يذعن فيها الفيلسوف لحكم النص على حساب رأى العقل -كما حصل مع ابن سينا في مسألة المعاد الجسماني-، في هذه الحالات بالذات يكون قد وقع في منطقة الكلام وكفّ عن أن يكون فيلسوفاً، وبسبب هذا التداخل اتهم فيلسوف قرطبة ابنُ رشد ابنَ سينا بأنّه عالج العديد من المسائل كمُتكلّم وليس كفيلسوف، ومن هذا المنطلق أيضاً قد تُعدّ الفلسفة الإسلامية وعلم الكلام حقلاً واحداً عند من يذهب إلى هذا الرأي.

ولعل التقارب في الاتجاه بين الفلاسفة والمتكلمين -وهو هنا الاتجاه العقلي- قد يسر حالة التأثر والتأثير بين الحقلين، فعلى الرغم من حرص الفلاسفة المسلمين على استعمال البرهان العقلي، وسعيهم لتجنب الأسلوب الجدلي؛ فإنهم لم يكونوا بمعزل من أمواج الأفكار الجدلية لبعض المتكلمين[1]، فقد خاض أغلب فلاسفة الإسلام بطريقة أو بأخرى في علم الكلام، فكان أن اقتبسوا منه جملة من المقولات والقضايا والمبادئ، لا سيّما وأنّ الحاجة كانت تدعو إلى ايجاد أساس عقدى للبناء الفلسفي، تنحسم به المصادمة بين مبادئ الحكمة وأصول الشريعة [2]، فتَقارُب الفلسفة من الكلام جاء في سياق محاولات الفلاسفة التوفيق بين الدين والعقل، وكانت هذه إشكالية كبرى في الفلسفة الإسلامية، بذلت فيها جهود جبارة، لتقليص الهوّة أو حتى ردمها ما بين الطريقين، طريق العقل وطريق الشرع.

ومن جهة أخرى فإنّ تحمُّس بعض المتكلمين للفكر الاستدلالي دفعهم لاعتماد عدد من المقدمات العقلية في أدلتهم [3]، وهذا الأمر سيكون له تأثيره البالغ في نضج البحث الكلامي وتطوير أدواته لاحقاً [4].

إنّ تطور علاقة الكلام بالفلسفة مرت متدرجة، وشهدت محطات مهمة، إلا أنّ بعضها شكّل نقاط تحوّل في هذه العلاقة، ومن هذه المحطات فخر الدين الرازي (ت 606هـ)، الـذي (كان فيلسو فاً متكلماً مارس الكلام في الفلسفة، وقد فعل ذلك في كتاب «المباحث المشرقية» خاصة، وكان متكلماً فيلسوفاً مارس الفلسفة في الكلام كما يتجلى بوضوح في كتابه «المحصل»)[5]، والمحطة الأساسية الأخرى في تطور هذه العلاقة

<sup>[0]</sup> الجابري، محمد عابد، بنية العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت - لبنان، ط۹، ۲۰۰۹م، ص۶۹۷.



<sup>[</sup>١] ينظر: الديناني، غلام حسين، حركة الفكر الفلسفي في العالم الإسلامي، دار الهادي، بيروت - لبنان، ط٢، ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م، ج١، ص١٩.

<sup>[</sup>۲] ينظر: عبد الرحمن، طه، تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربي، بيروت - لبنان، ط۳، ۲۰۰۷، ص۱۶۲.

<sup>[</sup>٣] ينظر: الديناني، غلام حسين، حركة الفكر الفلسفي في العالم الإسلامي، ج١، ص٧٥.

<sup>[</sup>٤] المدن، علي، تطور علم الكلام الإمامي، مركز دراسات فلسفة الدين، بغداد، ١٤٣١هـ-٢٠١٠، ص١٠٩.

جاءت مع نصير الدين الطوسي (672هـ)، فقد تلاحم علم الكلام عنده مع الفلسفة، وقد تجلى ذلك في اشتباك مشكلات علم الكلام مع مشكلات الفلسفة، كما نلاحظ ذلك في كتابه «تجريد الاعتقاد»، فصار علم الكلام يتجه إلى طلب الحلول الفلسفية لمشكلاته[1]، فالطوسي (قد التزم منذ بداية كتابه «التجريد» ببحث موضوعات الأمور العامة، تلك الموضوعات التي استخدمها الفلاسفة في حديثهم عن واجب الوجود.... حيث نجد أنّ هذه المفاهيم الفلسفية، قد صبّت تماماً في مجرى علم الكلام الإسلامي بعد القرن السادس الهجري)[2]، فظهر تأثير واضح للطوسي عبر كتابه «التجريد» في عضد الدين الإيجي (ت756هـ) صاحب «مواقف الكلام»، وسعد الدين التفتازاني (792هـ) صاحب «غاية تهذيب الكلام في تحرير المنطق والكلام»، الذي تولى شرح قسم المنطق منه المولى عبد الله بن شهاب الدين اليزدي[3].

وأثّر الطوسي كثيراً في المدرسة الحلّيّة، فمن مميزات هذه المدرسة: طبيعة التحول الكبير الذي سيطر على المنهج العقائدي الموروث، والتغيير في آلياته وأدواته وأهم مفاهيمه، إذ سيبرز في هذه المدرسة [4] (جيل من المتكلمين الإماميين ذو تكوين جديد ومختلف عن أسلافه، تكوين طابعه منطقى - فلسفى)[5]، وأبرز مَن مثّل هذا الاتجاه

<sup>[</sup>١] ينظر: سليمان، د. عباس محمد حسن، الصلة بين علم الكلام والفلسفة في الفكر الإسلامي، دار المعرفة الجامعية، ١٩٩٨، ص ١١٣٠.

<sup>[</sup>٢] سليمان، د. عباس محمد حسن، الصلة بين علم الكلام والفلسفة في الفكر الإسلامي، ص ۱۲۰.

<sup>[</sup>٣] ينظر: الجابري، على حسين، الفكر السلفي عند الشيعة الاثنا عشرية، دار السلام، بيروت - لبنان، ط۳، ۲۰۱۵م، ص۳۱۲.

<sup>[</sup>٤] ينظر: المدن، على، تطور علم الكلام الإمامي، ص١٦٥.

<sup>[</sup>٥] المصدر نفسه، ص ١٧٣.

هو العلامة الحلي، فهو الوريث الحقيقي لمدرسة أستاذه الطوسي، في تضلُّعه بالفلسفة وتوظيفها لمباحثه العقائدية، إذ تداخلت العناصر الفلسفية والكلامية في فكر العلامة الحلي، ويأتي هذا التداخل توخياً للدقة وطلباً لسلامة الدليل، فالمطالب الفكرية الدقيقة والعميقة في مباحث الإلهيات بشقيها الأعم والأخص؛ تقتضي تارة ترجيح مقدمات ومبان فلسفية عندما تلوح ثغرات واضحة في المباني الكلامية، وأخرى تميل مع كفة المباني الكلامية بالضد من الفلسفية، عندما يشم من هذه الأخيرة بعض اللوازم الفاسدة.

وفي النهاية توظّف كل هذه المنظومة العقلية -كلامية وفلسفية-للعقيدة الصحيحة، باعتبار أنّ العلامة الحلي ينخرط في سلك المتكلمين، ودوافعه وغاياته دينية لا غبار عليها.

ولعل الوقوف عند المباني الفلسفية في فكر العلامة الحلي، يكشف عن مدى استفادته من الفلسفة في ترصين منظومته الكلامية، وتحويل العلاقة ما بين الفلسفة والكلام من طابعها السجالي، إلى علاقة تكاملية تنتظم فيها العناصر الفلسفية والكلامية ضمن أنساق استدلالية مشيدة البناء الفكري المحكم للعلامة الحلي، فقد قرب علم الكلام من الفلسفة، وجر المفاهيم الفلسفية للقواعد الكلامية، فالعلامة خبير بتوظيف الآراء الفلسفية، عالم بمواطن الحاجة إليها، ولذا نجده لا يتردد في نقد الأفكار الفلسفية عند معارضتها للعقيدة بحسب رؤيته، أو عندما يلمس فيها قصوراً أو ضعفاً.

غير أنّ البحث هنا ينصَبّ على التوظيف الإيجابي للفكر الفلسفي، في المنظومة العقدية للعلامة الحلي، ويُرجئ البحث عن نقده لبعض الأفكار الفلسفية لمناسبة أخرى.



## المطلب الأول: وحود الله سيحانه

من أوائل المسائل التي اهتم بها المتكلمون وأهمها على الإطلاق هي مسالة وجود الله تعالى وصفاته؛ لمكانتها المركزية في العقيدة، لذا اجتهدوا في إثبات هذا المبدأ ودفع الشبهات التي يمكن أن يوردها المعترضون والمشككون، وقد اعتمد المتكلمون عدة أدلة تتفاوت في قوتها ومتانتها، منها ما يستند إلى مبان كلامية وأخرى إلى مبان فلسفية، والعلامة الحلى -بوصف متكلماً ضليعاً بمسائل الفلسفة ومباحثها- حضر عنده هذا البعد في معالجاته الكلامية.

فمسألة وجود الله تعالى على مستوى التحقيق العقلي غير منفصلة عن المباحث العامة للوجود؛ لأن الله تعالى هو صرف الوجود، وبدايـةً لا بـد مـن الإشـارة إلى أنّ مفهـوم الوجـود مـن الوضـوح بمـكان لدرجة يتعذر معها تعريفه؛ لأنّه (كلما كان أعمّ كان علمنا به أتمّ)[1]، ومفهوم الوجود أعم المفاهيم، فلا يوجد شيء في الذهن أوضح من مفهوم الوجود يمكن أن نستعين به في توضيح معنى الوجود [2]، فهو مفهوم واحد بسيط، وتحقُّقُه أمر بديهي لا يمكن إثباته ببرهان أو دليل.

ويؤسس الفلاسفة على هذه الحقيقة فكرة تقسيم الوجود إلى واجب وممكن، ف(العقل يحكم حكماً ضرورياً بأنّ الموجود إما أن يكون مستغنياً عن غيره أو يكون محتاجاً، والأول واجب والثاني ممكن، وهذه

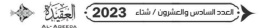
<sup>[</sup>١] الديناني، غلام حسين، القواعد الفلسفية، تعريب: عبد الرحمن العلوي، منشورات دار الزهراء، ١٤٣٠هـ، ج١، ص٤٥.

<sup>[</sup>٢] ينظر: الحلي، نهاية المرام في علم الكلام، تحقيق: فاضل العرفان، مؤسسة الإمام الصادق، قم - إيران، ط٢، ١٤٣٠، ج١، ص٨٧، وأيضاً: معارج الفهم في شرح النظم، تحقيق: عبد الحليم عوض الحلي، مطبعة نكارش، إيران - قم، ط١، ١٤٢٨، ص١٩٤.

القسمة ضرورية لا يفتقر فيها إلى برهان)[1]، وهذا التقسيم سيكون من أمتن الأدلة على وجود الباري سبحانه، فواجب الوجود لذاته هو القائم بذاته المستغنى عن غيره، أما ممكن الوجود فهو ما احتاج إلى غيره[2]، وبعبارة أخرى: الواجب ما استغنى عن العلة، والممكن ما افتقر إلى العلة في إيجاده[3]، إلاّ أنّ هذا الممكن بنفسه يصير واجباً بغيره إذا اقترن بعلة أوجدته، (فالواجب إما أن يكون واجباً لذاته، وهو الله تعالى لا غير، وإما أن يكون واجباً لغيره، وهو كل ممكن اتصف بالوجود)[4]، وتمَشّياً مع هذه المقدمات يكون وجود الله تعالى واضحاً وضوح حقيقة الوجود، يقول العلامة الحلى: (انّ هاهنا موجوداً بالضرورة، فهو إما واجب أو ممكن، فإن كان الأول فهو المطلوب، وإن كان الثاني فلا بدله من مؤثر، فإما أن يدور أو يتسلسل وهما باطلان، أو ينتهي إلى الواجب، وهذه الطريقة هي أشرف الطرق وأمتنها وهي طريقة الأوائل)[5].

نجد هنا أنّ برهان الإمكان يستند إلى امتناع الدور والتسلسل، وهما دليلان فلسفيان تحكم بهما الضرورة العقلية، وقد اعتمد عليهما أكابر الفلاسفة في إثبات العديد من المطالب الفلسفية[6]، فتسلسل العلل إلى

<sup>[</sup>٦] ينظر: غلام حسين الديناني، القواعد الفلسفية، ج١، ص١٣٥-١٤٣، وص١٩٥-١٩٨، ولنفس المؤلف، حركة الفكر الفلسفي، ج٢، ص٤٩٨.



<sup>[</sup>١] ينظر: الحلي، الحسن بن يوسف، كشف المراد، تصحيح وتعليق: حسن زاده آملي، مؤسسة النشر الاسلامي، قم - إيران، ط١٥، ١٤٣٥هـ، ص١١١.

<sup>[</sup>٢] ينظر: المصدر نفسه، ص٦٦.

<sup>[</sup>٣] ينظر: المصدر نفسه، ص٧٩.

<sup>[</sup>٤] الحلى، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج١، ص٩٥.

<sup>[</sup>٥] الحلى، الحسن بن يوسف، مناهج اليقين في اصول الدين، تحقيق: قسم الكلام في مجمع البحوث الإسلامية، قم، ط٢، ١٤٣٠هـ، ص٢٢١.

ما لا نهاية محال، كما أنّ اعتماد المعلولات على بعضها محال أيضاً، كأنْ تصير تارة علة، وتارة أخرى هي عينها تكون معلولة لمعلولها الذي يصبر بدوره علة لها[1].

ويمراجعة الأدلة الكلامية -مثل دليل الحدوث- نجد أنَّه في التحليل العقلي يستند إلى أسس فلسفية مثل استحالة الدور والتسلسل، وامتناع الاستغناء بالذات في الممكنات من دون علة.

فعند تحليل استدلالنا بأنّ لكل حادث مُحدث، والعالم حادث فلا بدله من مُحدث، نجد أنّ هذا الدليل يستند إلى فكرة أنّ المحدود -وهـو هنا الحادث- محتاج إلى علة تضفى عليه الوجود والكمال، ولا يمكن أن تكون علته فقيرة، وإلا لاحتاجت بدورها إلى علة وهكذا باستمرار، إلا أنْ ننتهي إلى علة تامة الوجود وهي هنا الواجب، فنجد أن دليل الحدوث أحالنا إلى فكرة واجب الوجود من جديد.

نَخلُص من ذلك إلى أنّ كل الأدلة العقلية ترجع إلى بنية فلسفية في العمق، ولذا عندما يقدّم المتكلمون إجابات لبعض المسائل العقلية يتجاوزون فيها البنية الفلسفية البرهانية - يقعون في إشكالات عديدة، ومن أمثلة ذلك تفسيرهم لسرّ احتياج المعلول إلى علته كما سيأتي في قابل البحث.

[١] بخصوص دحض فكرتى الدور والتسلسل وبيان فسادهما، ينظر: الحلى، الحسن بن يوسف، مناهج اليقين في أصول الدين، ص٠٢٢، وأيضاً: شرح الباب الحادي عشر، ص٨-٩، وأيضاً، ابن سينا، الحسين بن على، الإشارات والتنبيهات، تحقيق: د. سليمان دنيا، سلسلة ذخائر العرب، دار المعارف، مصر، ط٣، ١٩٨٥ص٢١، وأيضاً: غلام حسين الديناني، القواعد الفلسفية، ج١، ص١٩٥، ولنفس المؤلف، حركة الفكر الفلسفي، ج٢، ص٤٩٨، وأيضاً: الإيجي، عبد الرحمن عضد الدين، المواقف في علم الكلام، سلسلة مطبوعات علم الكلام، عالم الكتب، بيروت - لبنان، (د.ت)، ص٠٩٠.

ووفقاً لبعض المباني الفلسفية فإنّ السير في الاستدلال من العلة ويرى إلى المعلول هو أتمّ من السير العكسي من المعلول إلى العلة، ويرى الفلاسفة أنّ هذا الاستدلال هو أنسب بشرف العلة الأولى، ويذكر العلامة الحلي أنّ (الممكن في الخارج لا بدله من سبب لامتناع اقتضاء ذاته ترجيح أحد الطرفين، وإلّا لخرج عن كونه ممكناً، كان العلم به يحصل بواسطة العلم بسببه... وهذا هو اليقين التام، فثبت أنّ العلم بوجود ذوات المبادئ إنمّا يحصل من مبادئها) [1]، بالإضافة إلى أنّه منسجم مع العديد من الآيات القرآنية التي تشير إلى سمو مقام الله، يقول تعالى: ﴿ شهد الله أنّه لا إله إلاّ هو ﴾ آل عمران/18، ويقول: ﴿ قل أيّ شيء أكبر شهادة قبل الله ﴾ الأنعام/19، ويقول: ﴿ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي شهيده فصل متى يتبين لهم أنّه الحق أولم يكف بربك أنّه على كل شيء شهيد فصل متى دتبي الهم أنّه الحق أولم يكف بربك أنّه على كل شيء والثانية -وهي الاستدلال به على الكل - هي مرتبة الصدّيقين [2].

ومما يميز الاستدلال بالعلة على المعلول أيضاً، أنّ العلم بمعلول معين لا يقتضي العلم بعلة معينة، وإنما يقتضي علة مطلقاً، وعليه فإنّ إمكان العالم واحتياجه إلى علة مطلقاً لا يخصص هذه العلة بالله تعالى للوهلة الأولى، وإنما خصصناها به تعالى لأنّ له سبحانه كل أحكام واجب الوجود ولوازمه، أما العلم بالعلة المعينة فإنّه يقتضي العلم بمعلول معين، يقول العلامة: (المعلول المعين يقتضي علة مطلقة، لكن العلة المعينة تقتضى معلولاً معيناً، فتَعَيّنُ تلك العلة لذلك المعلول

<sup>[</sup>١] الحلي، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج٢، ص١٩١، وأيضاً عن العلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول، ينظر: الديناني، غلام حسين، القواعد الفلسفية، ج٢، ص٢٩٥.

<sup>[</sup>٢] الحلى، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج٢، ص١٩٣٠.

ليس لأجل اقتضاء المعلول لها، بل لأجل اقتضائها لذلك المعلول)[1]، فالعلم بالله تعالى يقتضي العلم بأفعاله.

بقي شيء، هو: كيف تَأتى لنا جعل حكم العقل الضروري في وجوب الوجود ولوازمه معبرّاً عن وجود الله تعالى وأهم صفاته؟ وبأي مسوغ عقلي نطبق أحكام الوجود الواجب فلسفياً على الله تعالى؟

في الواقع إنّ المسألة هنا ليست مسألة تطبيق، وإنما هي حقيقة واحدة يُعبرَّ عنها بلسان الفلسفة بـ»واجب الوجود»، وبلسان السرع والأديان «الله» تعالى، فإنّ (براهين إثبات واجب الوجود بالذات تثبت واقعية مستقلة، وشيئاً ضروري الوجود، وأزليّاً غير مشروط في وجوده بأي شرط على الإطلاق)[2]، وهذا الوجود المطلق غير المشروط هو كذلك في جميع صفاته الكمالية الثابتة له[3]، وهي نفسها صفات الحق سبحانه وتعالى، (فحيث ذات الحق وجود محض، إذن هي كمال محض)[4].

تبين مما تقدم مدى إلاحكام النظري الذي تضفيه الأدلة والمباني الفلسفية في مبحث إثبات الخالق سبحانه، ولذا فإنّ تبنّي المحققين من المتكلمين لهذه الأدلة، يأتي لدرايتهم بعمق ومتانة هذه المباني، التي باعتمادها يمكن تلافي بعض المناطق الهشة في الاستدلالات الكلامية،

<sup>[</sup>۱] المصدر نفسه، ج۲، ص۱۹۰، وأيضاً: الرازي، المباحث المشرقية، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، قم، ط۱، ۱٤۲۸هـ، ج۱، ص٤٧٧.

<sup>[</sup>۲] عبوديت، عبد الرسول، النظام الفلسفي، تعريب: علي الموسوي، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت - لبنان، ط۱، ۲۰۱۰، ج۳، ص۸۱.

<sup>[</sup>٣] عبوديت، عبد الرسول، النظام الفلسفي، ج٣، ص٨٢.

<sup>[</sup>٤] مطهري، مرتضى، أصول الفلسفة والمنهج الواقعي، ترجمة: عمار أبو رغيف، مؤسسة أم القرى، لبنان - بيروت، ط٣، ١٤٢١هـ، ج٣، ص ٤٠.

التي يعتمد بعضها على المشهورات، كما أنّ الكثير من الشبهات ذات مناشئ اجتماعية واعتبارية، والاستعانة بالدليل الفلسفي يقطع الطريق أمام هذا النوع من الشبهات؛ لاستناده إلى بنية برهانية متماسكة منطقياً، لا تدع مجالاً لتسرب الشك والشبهة، إلا باعتماد المغالطة، وهي ليست من دأب المحصّلين وطالبي الحق والباحثين عنه.

## المطلب الثاني: صفات الحق تعالى

الإثبات العقلي لصفات الحق سبحانه وتعالى يستند إلى عدة أدلة فلسفية، فضلاً عن الكلامية، ومن الناحية الفلسفية يمكن القول: إنّ الفلاسفة استعانوا بعدة قواعد وأصول فلسفية لإثبات هذا المطلب، منها: قاعدة «الإمكان الأشرف»[1]، وهي تقتضى (أنّ الموجود الأخسّ إذا وجد فلا بد أن يسبقه الموجود الأشرف)، وفيما يرتبط بموضوعنا، فإن العلة المفيضة لشيء واجدة لحقيقة ذلك الشيء بنحو أعلى وأشرف[2]، وبما أنَّ ذاته المتعالية صرف الوجود الذي لا يحده حد، ولا يشذ عنه وجود ولا كمال وجودي؛ فما في تفاصيل الخلقة من كمال وجودي موجود عنده بنحو أعلى وأشرف[3]، ولذا فكل صفات الكمال متحصلة عليها الذات الإلهية على نحو يناسب سمو مقامها وعلو شأنها.

هذا النوع من الاستدلال بعيد عن أساليب المتكلمين ومبانيهم، فهو لا ينطلق من نص أو مقدمات مشهورة، وإنما من تصور مَراتبيّة

<sup>[</sup>١] ينظر: الديناني، غلام حسين، القواعد الفلسفية، ج١، ص٣٤، الموسوى، موسى، القواعد الفلسفية، الدار العربية للطباعة، بغداد،١٩٧٨، ص ٤٦.

<sup>[</sup>٢] ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، بداية الحكمة، تحقيق: عباس على الزراعي السبزواري، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٩هـ، ص٢٠٠.

<sup>[</sup>٣] ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، بداية الحكمة، ص٢٠٣.

الوجود، وترتّب العلل والمعلولات فيه، فالموجود الأخسّ والأضعف لا بدأن يُسبَق بالأتمّ والأقوى، وإلّا لَجاز تقدُّم المعلول على علته والممكن على الواجب، وهو محال، وعليه فكل مراتب الكمال في الممكنات، لا بد أن تكون موجودة بنحو أتم في الواجب، وإلا لصار مفتقراً إلى كمال من الكمالات.

وهذه القاعدة تثبت صفات الكمال للحق سبحانه بنحو الإجمال، أما الإثبات التفصيلي لهذه الصفات فالمباني الفلسفية داعمة ومؤيد لذلك أيضاً، فمن الأصول الفلسفية في إثبات الصفات الإلهية تحليلُ نفس مفهوم الوجود الواجب، ولهذا المفهوم لوازم عقلية يستحيل انفكاكها عنه، وإلا لم يعد واجباً، واستحال إلى ممكن، وهذا مرفوض بضرورة العقار.

ومن هذه اللوازم استحالة التركيب، فواجب الوجود بما هو واجب يستحيل عليه التركيب، فلـو كان مركباً لافتقـر إلى أجزائـه، وصـار معلـولاً لها، فينقلب إلى ممكن وقد فرضناه واجباً وهذا خُلْف[1].

وكل صور التركيب منفية عن الواجب، حتى أبسطها وأوضحها، مثل: التركيب من ماهية ووجود، فهذه القسمة منفية عن الواجب؛ لأنها تقتضي المغايرة بين الماهية والوجود، والأدلة عديدة على هذه المغايرة، فمشلاً: إنّ المغايرة بيّنة من جهة فائدة الحمل فلا فائدة من الحمل إذا كانت الماهية نفس الوجود، فنقول مثلاً ماهية موجودة، ولو كانت الماهية نفس الوجود لصار المعنى الماهية ماهية، وواضح عبث هذا الكلام، بالإضافة إلى أنَّنا في إثبات الوجود للماهية نحتاج إلى دليل، ولو

<sup>[</sup>١] الحلي، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج١، ص٩٩، وكشف المراد، ص٥٠٥، وأيضاً ينظر: زايد، سعيد، الفارابي، سلسلة نوابغ الفكر العربي، دار المعارف، مصر، ط۳، ۲۰۰۱، ص ۸۵.

كانت الماهية نفس الوجود لثبت بذاتها ولم تحتج إلى دليل إثبات<sup>[1]</sup>، وفي شأن الله تعالى يقول العلامة الحلي بدليل مختصر: (ماهيته تعالى غير معلومة للبشر... والوجود معلوم ينتج من الشكل الثاني أنّ الماهية غير الوجود)<sup>[2]</sup>؛ ولذا انتفت هذه القسمة في الذات الواجبة لله تعالى، فصار (الوجود نفس الماهية في حقه تعالى)<sup>[3]</sup>.

ويمكن الاستدلال على نفي ماهية مغايرة للوجود في حق الله تعالى، بالقاعدة الفلسفية (أنّ كل ذي ماهية معلول)[4]؛ لأنّ كل ذي ماهية مركب، وكل مركب، وكل مركب، وكل مركب، وكل مركب،

وفلسفياً: نفي الماهية عن الله تعالى تلزم عنه عدة نتائج، لعل أهمها: أنّ نفي الماهية يثبت بساطة الذات الإلهية، وعدم وجود جنس مشترك بينها وبين سائر الموجودات، ومنها: أنّ نفي الماهية عنه تعالى يكشف عن عدم قدرة العقل على معرفة كُنه الذات المقدسة؛ لأنّ العقل يمكنه اكتناه الماهيات فقط، ومع نفي الماهية في حقه تعالى لا يمكن للعقل الوصول إلى الذات المقدسة [5]، وبناء على نفي الماهية عنه تعالى، فإنّ وصف الوجوب بذاته يكون منتزعاً من حاقّ وجود الواجب تعالى، كاشفاً عن كون وجوده بحتاً في غاية الشدة، غير مشتمل على جهة

<sup>[0]</sup> ينظر: الحيدري، كمال، شرح نهاية الحكمة، ج١، ص١٦٥-١٦٦.



<sup>[</sup>١] ينظر: الحلي، الحسن بن يوسف، كشف المراد، ص٣٤-٣٨.

<sup>[</sup>٢] المصدر نفسه، ص٩١.

<sup>[</sup>٣] الحلي، الحسن بن يوسف، مناهج اليقين في أصول الدين، ص٢٦٨، وأيضاً: كشف المراد، ص٣٥.

<sup>[</sup>٤] ينظر: الديناني، غلام حسين، القواعد الفلسفية، ج١، ص٢١٢، وأيضاً: الحيدري، كمال، شرح نهاية الحكمة، منشورات الرضا، بيروت - لبنان، ط١، ١٤٢١هـ، ٢٠١٠م، ج١، ص ١٧٠.

عدمية [1]، فالبرهان العقلي يقضى باستحالة تركُّب الواجب، وهي مقاربة فلسفية بحتة تستند إلى بداهة بعض التصورات، وتعتمد تحليل بعض المفاهيم العقلية، والوصول إلى نتائج ملزمة بحكم التحليل الفلسفي، لا تحاول الاستقواء بالنص الديني وإن التقت به في بعض نتائجها.

وبموجب التحليل المتقدم فإنّ واجب الوجود كما لا يقبل التركيب في ذاته فهو لا يقبل التعدد أيضاً، يقول العلامة الحلي: (الواجب لذاته لا يكون مشتركاً بين اثنين، وإلّا لزم تركُّب كل واحد منهما لاشتراكهما في الوجوب الذاتي، فيجب امتياز كل منهما عن صاحبه بأمر مغاير لما وقع به الاشتراك، فيكون كل واحد منهما مشتملاً على ما به الاشتراك وما به الامتياز، فيكون مركباً فيكون ممكناً)[2]، وهنا يلتقى برهان العقل بلسان الشرع في إثبات الوحدة المطلقة لله سبحانه وتعالى.

ومن خواص الواجب: السرمدية، أي: لا يجوز عليه العدم؛ وذلك لأنّ (وجوب وجوده لذاته، وواجب الوجود لذاته يستحيل عليه العدم و إلَّا لكان ممكناً)[3]، فالسرمدية ملازمة لصفة الوجوب لذاته، و إلاَّ لم يكن واجباً فيصير الواجب ممكناً وهو محال[4].

والعلامة الحلى يناقش هذه المسألة باستفاضة في كتابه نهاية المرام،

<sup>[</sup>١] ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، بداية الحكمة، ص٥٨-٥٩.

<sup>[</sup>٢] الحلى، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج١، ص١٠١، وأيضاً: كشف المراد، ص٥٠٤، وأيضاً: مناهج اليقين، ص٢٨٩.

<sup>[</sup>٣] الحلى، الحسن بن يوسف، كشف المراد، ص٤٠٤، وأيضاً ص١٢٤.

<sup>[</sup>٤] ينظر: الفارابي، أبو نصر، رسالتان فلسفيتان، تحقيق: د. جعفر آل ياسين، دار المناهل، ط١، ١٤٣٠هـ -١٩٨٧م، ص٨٥، وأيضاً: عفيفي، د. زينب، الفلسفة الطبيعية والإلهية عند الفارابي، دار الوفاء، الإسكندرية، ٢٠٠٢م، ص٢٩٠.

محلَّلاً مفاهيم الوجوب والإمكان، والعلة والمعلول، والقدم والحدوث، وناقضاً للإشكالات المشارة أو المفترضة على فكرة سرمدية القديم لذاته الذي هو واجب الوجود لذاته[1]، فالمقدمات والبراهين الفلسفية تحكم بسرمدية الواجب، وقد قرر الفلاسفة هذه الحقيقة بأكثر من صيغة، منها: «ما ثبت قدمه امتنع عدمه»[2]، و "كل أزلى لا يمكن أن يفسد "[3]. والخواص الذاتية للواجب كثيرة، منها أيضاً: أنَّه ليس في جهة [4]، ولا متحيّز أأدًا، ولا ضدَّ له [6]، وليس حالاً [7]، ولا متّحداً أقا، وغيرها.

وعلى وفق المبانى الفلسفية فإنّ من الصفات الذاتية للحق تعالى: أنَّه معدن الخير والجمال، وبرىء من الشر، فليس للشر سبيل إلى ساحته المقدسة؛ لأنّ الشرعدم، وهو ما لا يمكن أن يتطرق إليه سبحانه، لا العدم المطلق ولا النسبي، بحكم وجوده الواجب، فقد ذهب الفلاسفة إلى أنّ الوجود خير محض والعدم شر، فإنّ الخير كمال يحصل للشيء، والشر فقدان لذلك الكمال، ولا ريب؛ فإنّ كل وجود هو كمال للماهية المتصفة به، وكل عدم فقدان كمال للماهية التي نسب إليها، ولذا كان واجب الوجود تعالى أبلغ في الخيرية والكمال من كل موجود؟ لبراءته من القوة والاستعداد وتفاوت غيره من الموجودات فيه باعتبار

<sup>[</sup>٨] ينظر: المصدر نفسه، ص٧٠٤.



<sup>[</sup>١] ينظر: الحلى، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج١، ص٢٣٨-٢٣٨.

<sup>[</sup>٢] ينظر: الديناني، غلام حسين، القواعد الفلسفية، ج١، ص١٦٣، وأيضاً: الموسوي، موسى، القواعد الفلسفيّة، ص ٢.

<sup>[</sup>٣] ينظر: الموسوي، موسى، القواعد الفلسفية، ص.٦.

<sup>[</sup>٤] ينظر: الحلي، الحسن بن يوسف، كشف المراد، ص٥٠٦.

<sup>[</sup>٥] ينظر: المصدر نفسه، ص٧٠٤.

<sup>[</sup>٦] ينظر: المصدر نفسه، ص٢٠٤.

<sup>[</sup>٧] ينظر: المصدر نفسه، ص٧٠٤.

القرب من العدم والبعد عنه [1]، ف(وجوب الوجود يدل على ثبوت الخيرية لله تعالى؛ لأنَّ الخير عبارة عن الوجود، والشر عبارة عن عدم كمال الشيء من حيث هو مستحق له، وواجب الوجود يستحيل أن يعدم عنه شيء من الكمالات، فبلا يتطرق إليه الشربوجية من الوجوه؛ فهو خير محض)[2]، وسيأتي مزيد تفصيل لهذه المسألة لاحقاً.

فإذن: لا سبيل إلى أي زيادة أو تركيب في حق الله تعالى، ومن هنا يرفض العلامة الحلى نظرية الأشاعرة في زيادة الصفات، ورأى المعتزلة الـذي يـصرح بالزيـادة أو يقتضيهـا، ويـرد عـلى هـذه المـدارس فيقـول مؤسسـاً على المباني الفلسفية: (وهذه المذاهب كلها ضعيفة؛ لأنَّ وجوب الوجود يقتضي الاستغناء عن كل شيء، فلا يفتقر في كونه قادراً إلى صفة القدرة ولا في كونه عالماً إلى صفة العلم... لكنّ تلك الصفات نفس الذات في الحقيقة وإن كانت مغايرة لها بالاعتبار)[3].

فإذن: الصفات الإلهية عين ذات الواجب المقدسة، وإلاّ لزم تركُّبه من وجدان وفقدان، وهو خُلْف، لكونه بسيطاً صرفاً غير مركب، كما تقدم، ووحدته وحدة حقيقية لا عددية [4].

## المطلب الثالث: أفعال الحق سبحانه وتعالى

أفعال الحق سبحانه وتعالى هي ما تتعلق بالخلق والإيجاد،

<sup>[</sup>١] ينظر: المصدر نفسه، ص٤٢، وأيضاً لنفس المؤلف: إيضاح المقاصد عن حكمة عين القواعد، ١٩٥٩، ص١٩٠

<sup>[</sup>٢] ينظر: الحلي، الحسن بن يوسف، كشف المراد، ص١٥٥.

<sup>[</sup>٣] الحلي، المصدر نفسه، ص ٤١٠.

<sup>[</sup>٤] ينظر: الحيدري، كمال، دروس في التوحيد، دار فراقد، قم - إيران، ط١، ١٤٣٢هـ -۲۰۱۱م، ص۷۰.

وهذا باب واسع في مبحث الإلهيات الإسلامية، ولذا سيكتفى الباحث بالوقوف عند مسائل محددة من هذا الموضوع، تُبين أثر المباني الفلسفية في الفكر الكلامي المتأخر، وحسبما تقتضيه طبيعة البحث.

ولعل مسألة خلق العالم وإيجاده وطبيعة ارتباطه بخالقه، من أوائل المسائل الأساسية في هذا الباب التي عَنيَ بها من قبل كل من الفلسفة وفلسفةً في إيجاد تحليل عقلي لهذه العلاقة، وهنا سوف نقف عند مسألة سر ارتباط العالم بخالقه من جهة العالم، لذا اقتضى الأمر تحليل طبيعة ارتباط المعلول بعلته للكشف عن نوع هذا الارتباط بين العالم وخالقه، فكيف نفسر تعلق العلة بمعلولها؟ وما سر هذا الاحتياج؟.

وقد قُدِّمتْ أكثر من إجابة على هذا التساؤل، فذهب المتكلمون إلى أنّ سبب الاحتياج هو الحدوث[1]، والأشياء بسبب حدوثها تحتاج إلى علل لإيجادها، فالقديم غير محتاج إلى علة، ولكن المحدّث هو من يحتاج العلة لتخرجه من العدم إلى الوجود، فالقديم لا يحتاج إلى علة؛ لأنّ ما لم يكن ثمّ كان نسأل عن علته، وأما ما لم يزل قديماً، فلا معنى لأنْ نسأل عن علته، فالله غنى من جهة قدَمه، ويترتب على ذلك نتيجة حرجة، وهي أن لا مانع عقليَّ من فك الارتباط بين الله وبين خلقه، والله إذ لا يفعل ذلك فلدَواع أخلاقية لا لمانع عقلي، ومعنى ذلك أنّ العالم يحتاج خالقه في إحداثه فقط، أما بعد ذلك فيستغنى عنه، فينقلب الممكن واجباً، إذ ليس معنى الواجب سوى المستغنى في وجوده عن السبب، فإذا كان لذاته فهو محال، لاستحالة تعدد الواجب

<sup>[</sup>١] ينظر: الحلى، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج٢، ص١٥٣، وأيضاً: كشف المراد، ص٧٨.

لذاته، وإن كان واجباً لغيره ولتَحَقُّق علته فهو المطلوب[1].

فلا بد إذن من تبنّي تحليل آخر لعلاقة المعلول بعلته يتلافي الإشكال المتقدم، وهذا التحليل قدّمته الفلسفة وتبنّاه متأخرو المتكلمين، ومفاده أنَّ احتياج المعلول لعلته سببه الإمكان والفقر الوجودي، فالمعلول لا وجود له أصلاً من دون علته، فهو متعلق تمام التعلق بها ولا يُتُصور انفكًاكه عنها أبداً، ولذا فحاجة العالم إلى خالقه ابتداء ودواماً؛ لأنَّه فقير إليه دوماً ولا غنى للعالم عن خالقه سبحانه[2]، بل إنّ العلامة الحلى يرى أنّ هذه المسألة من المسائل الضرورية التي لا يُحتاج معها إلى برهان، (وخفاء هذا التصديق عند بعض العقالاء لا يقدح في ضروريته؛ لأنّ الخفاء في الحكم يسند إلى خفاء التصور لا الخفاء في نفسه)[3]، ويرى العلامة أنّ من فوائد هذه المسألة إثبات القدرة المطلقة للواجب، فإذا كان الإمكان هو سر احتياج المعلول إلى علته، فهو أيضاً الدليل على عموم قدرة الله تعالى؛ لأنّ المقتضى لكون الشيء مقدوراً هو إمكانه، والإمكان مشترك بين الكل، فتكون صفة المقدورية أيضاً مشتركة بين

[٣] الحلي، الحسن بن يوسف، كشف المراد، ص ١١٤.

<sup>[</sup>١] ينظر : الحلى، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج٢، ص١٥٧.

<sup>[7]</sup> ينظر الأدلة على رأى الفلاسفة في: الحلى، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، ج٢، ص١٥٣-١٥٤، وأيضاً: كشف المراد، ص٧٨، وأيضاً: الموسوى، موسى، القواعد الفلسفية، ص٢٥، ينظر لمزيد تفصيل: مطهري: مرتضى، اصول الفلسفة والمنهج الواقعي، ج٢، ص٢٥٠ وينظر: الطباطبائي، محمد حسين، نهاية الحكمة، ص٢٠٣. وينظر:الصدر، محمد باقر، فلسفتنا، دار الفكر، بيروت، ط٤، ١٣٩٣ هـ - ١٩٧٣ م، ص٢٩٤. ويرى الآلوسي أنّ المتكلمين المتأخرين مالوا إلى رأي الفلاسفة. الآلوسي، د. حسام، حوار بين الفلاسفة والمتكلمين، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط٢، ١٤٠٠ هـ-١٩٨٠م، ص٩٣.

الممكنات)[1].

ويلزم من دوام احتياج المعلول إلى علته، دوام الفيض الذي يمد الأشياء بوجودها، ويعطيها كمالاتها، وهذا الأمر تتفرع منه نتائج كثيرة في إثبات أفعاله تعالى، منها: العدل الإلهيي؛ فـ (العدالة من شؤون فاعلية الله جل وعلا، أي: من صفات الفعل لا من صفات الذات)[2]، وإثبات العدل من المنظور الفلسفي يختلف عن طريقة المتكلمين، ففي الوقت الذي يستدل المتكلمون فيه لإثبات العدل بقبح الظلم ولوازم الظلم من الحاجة والجهل، وجميعها منفية في حقه تعالى [3]؛ يستند البرهان الفلسفي إلى نفس الوجود الواجب في إثبات العدل، فبما أنّ واجب الوجود واجب من جميع الجهات، وأنّه دائم الفيض والجود؛ لزم أن يشمل فيضه

[١] الحلى، الحسن بن يوسف، الباب الحادي عشر، تحقيق: مهدى محقق، مشهد، ١٣٦٨، ص١١-١١، وأيضاً: ينظر: نهج الحق وكشف الصدق، منشورات دار الهجرة، قم - إيران، ط٤، ١٤١٤هـ، ص٥٣، وأيضاً: معارج الفهم في شرح النظم، تحقيق: عبد الحليم عوض الحلى، قم - إيران، ط١، ١٤٢٨هـ، ص٢٣٨، وأيضاً: مناهج اليقين في اصول الدين، ص٥٢٢.

[٢] ينظر: الحلى، الحسن بن يوسف، الرسالة السعدية، تحقيق: عبد الحسين محمد، قم، ط١، ١٣١٠هـ.ق، ص٥٦، وأيضاً لنفس المؤلف: تسليك النفس إلى حظيرة القدس، تحقيق: فاطمة رمضاني، مؤسسة الامام الصادق، قم - إيران، ط١، ١٤٢٦هـ، ص١٦٦، وأيضاً ينظر: بدوى، عبد الرحمن، مذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين، بيروت - لبنان، ط١، ١٩٧١، ج١ ، ص٠٦، وأيضاً: السبحاني، جعفر، الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، مؤسسة الإمام الصادق، ط٤، ١٤١٧هـ، ج١، ص٢٨٧، وج٢، ص٢٥٣، ولنفس المؤلف، بحوث في الملل والنحل، مؤسسة الإمام الصادق، قم، ط٢، ١٤٢٤هـ، ج٦، ص٢٣٩، وأيضاً: الفضلي، عبد الهادي، خلاصة علم الكلام، دار المؤرخ العربي، بيروت - لبنان، ط٢، ١٤٠ ص ١٩٩٣.

[٣] مطهري، مرتضى، العدل الإلهي، دار الحوراء، مؤسسة أم القرى، (د.ت)، ص١٠١.

الجميع، كل حسب استعداده وقابليته، فالعدل هو رعاية الاستحقاقات والأهلية في إفاضة الوجود، وعدم الامتناع عن الإفاضة، وإنزال الرحمة على ما يتوفر فيه إمكان إيجاد الموجودات أو كمال إيجادها[1]، (فإنمّا تُنال الأشياء من العطية الإلهية بقدر قابليتها واستعداداتها، وتختلف باختلاف الاستعدادات والظروف والأوعية)[2]، كعدله في إعطاء الأشياء أوصافها بحسب استعدادها الذاتي وأوصافها الجبلّية [3]، ولذا فإنّ التمايز بين موجودات هذا النظام لا يؤشر على ظلم أو بخل بحقه تعالى، وإنما ذلك من جهة أهليتها وسعتها الوجودية لتلقى الفيض من مبدأ الوجود، والله تعالى هو الكمال المطلق والفياض على الإطلاق ولذلك فهو يعطى كل موجود ما هو ممكن له من الوجود وكمال الوجود[4].

ومن المسائل المرتبطة بالفعل الإلهي ودخلت عليها الإشكالات -مسألة وجود الشر في العالم، فإذا كان الله تعالى خيراً على الاطلاق، بل هو منبع الخير ومعدنه، وكل كمال مترشح منه؛ فكيف يخلق أنواع الـشرور، بـكل مـا تحملـه مـن أذي ومعانـاة للإنسـان بـل ولغـيره أيضـاً؟! ولو كانت الشرور نقصاً لنقضت أصل العدل الإلهي، بل لتنافت مع التوحيد المطلق لله تعالى، الذي يقتضي كمال الله المطلق، فضالاً عن إشكالات أخرى كثيرة تترتب على الإقرار بمشكلة وجود الشر، لذا اهتم المتكلمون بالإجابة على هذه المشكلة بإجابات مفصلة، وتحت أبواب كثيرة من موضوعات العقائد وعلم الكلام، مثل العدل الإلهي، والقدرة،

<sup>[</sup>١] المصدر نفسه، ص٩٨.

<sup>[</sup>٢] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي، بيروت - لبنان، ط۱، ۱۷۱۷هـ -۱۹۹۷م، ج۱۱، ص۴٤٠٠

<sup>[</sup>٣] حمية، خنجر، العرفان الشيعي، دار الهادي، بيروت - لبنان، ط٢، ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م،

<sup>[</sup>٤] مطهري، مرتضى، العدل الإلهي، ص٠٩٠.

والحكمة، وعند الحديث عن دليل النظام لإثبات الخالق، وغيرها، ولكنها إجابات بقي ينقصها الكثير من العمق العقلي البرهاني، بمعنى أنها تصلح لمخاطبة المسلم أو المعتقد بالكمالات الإلهية فتحيله -هذه الإجابات- على تلك الصفات، كأنْ تحيله إلى حكمة الله أو عدله، أما غير المعتقد بالصفات الكمالية فقد تقصر الأدلة الكلامية عن إقناعه.

ولذا يبقى البرهان الفلسفي هو الأقدر على الإجابة على إشكالية وجود السر بدليل برهاني، عن طريق تحليل مفهوم السر، والكشف عن اعتبارية هذا المفهوم، بمعنى أن لا وجود للسر وجوداً عينيّاً حقيقيّاً في هذا العالم، وعندها ينتفى الإشكال من إساسه؛ لأنّ الشرور إذا كانت مسائل عدمية فهي لا ترتبط بالإيجاد، ومن ثَمّ فلا تُحسب على الفعل الإلهي، يقول العلامة الحلي متبنيّاً مسلك الفلاسفة بهذا الشأن: (فإنّ الخير هو كمال يحصل للشيء، والشر هو فقدان ذلك الكمال، ولا ريب أنّ كل وجود فإنّه كمال للماهية المتصفة به، وكل عدم فإنّه فقدان كمال للماهية التي نُسب إليها)[1]، ويقول الشيرازي: (إن الشر لا ذات له بل هو أمر عدمي، إمّا عدم ذات أو عدم كمال ذات)[2].

فالرأي الفلسفي بهذا الشأن أنّ الشر لا وجود عيني له، وإنما هو انعدام الوجود وانحساره، فلا يكون الشر من فعل الله سبحانه؛ لأنّ فعله متعلق بالوجود فقط، ولتحليل هذه المسألة ينبغي أولاً تحليل حقيقة هذه الشرور، فقول الفلاسفة لا يُفهم منه إنكار ما يُعرف بالشر في هذا العالم، ووجود الشرور أمر وجداني يدركه كل عاقل، وإنما المراد بيان أنّها ليس لها وجود حقيقي يستند إلى فيض الله تعالى وإيجاده.

<sup>[</sup>۲] الشيرازي، محمد بن إبراهيم صدر الدين، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، طليعة النور، ط۳، قم، ط١٤٣٠هـ، ج٧، ص٢٠.



<sup>[</sup>١] الحلي، الحسن بن يوسف، إيضاح المقاصد عن حكمة عين القواعد، ص١٩.

إنّ وجود السرور ناشع عن محدودية المادة والتزاحم في عالم الطبيعة، فهو عَرَض ملازم لهذا النظام ملازمة الظل للنور، مع أنَّ الظل في الحقيقة هو انعدام النور، فالوجود أصالة للنور وللظل بالتبع.

ثـمّ إنّ الـشرور في العالم لمّا كانت مرتبطة بالحوادث الواقعة مكتنفة بها - كانت أعداماً مضافة لا عدماً مطلقاً، فلها حظ من الوقوع والوجود، كأنواع الفقد والنقص والموت والفساد الواقعة في الخارج الداخلة في النظام العام الكوني، ولذلك كان لها مساس بالقضاء الإلهي الحاكم في الكون، لكنها داخلة في القضاء بالعرض لا بالذات[1].

وببيان آخر: قد يحدث بين الموجودات التي تتمتع بأبعاد وشؤون مختلفة أو أجزاء وقوى متعددة - تزاحم بين كمالاتها أو أسباب حصولها، وفي هذه الصورة يكون كمال كل جزء أو قوة خيراً لنفسه، ومن جهة مزاحمته لكمال قوة أخرى يصبح شرّاً بالنسبة لتلك القوة، وحاصل الكمالات والنقائص للأجزاء والقوى يعتبر خيراً أو شرّاً لنفس ذلك الموجود، ويصدق هذا البيان أيضاً لمجموع العالم المادي، الذي يشتمل على موجودات متزاحمة، أي أنّ كون العالم خيراً هو أن يكون بمجموعه واجداً لكمالات أكثر وأرفع، وإن كانت بعض الموجودات لا تنال الكمال الذي تحتاج إليه، وهذا شر بالنسبة لها[2].

فإذا كانت الشرور أموراً عدمية فلا معنى لنسبتها إلى فعل الحق سبحانه، فلا يصح أنّ نقول إنّه خالق للشر، وإنْ بقي استفهام فرعي، وهو: لمَ خُلق العالم على هذه الصورة المقتضية لوجود الشرور ولو

<sup>[</sup>١] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٣، ص١٨٣.

<sup>[</sup>٢] اليزدي، محمد تقى مصباح، المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، ترجمة: محمد عبد المنعم الخاقاني، دار التعارف للمطبوعات، بيروت - لبنان، ١٤٢٨هـ -٢٠٠٧، ج٢، ص٤٥٤.

بشكل عرضي؟ ولم لم يكن العالم خالياً من ذلك والله القادر على كل شيء سبحانه؟

وهنا لا بد من الالتفات إلى أنّ كل ما تقدم من صفات التزاحم والتضاد في صفات المادة والعالم - هي من الخصائص الذاتية لهذه النشأة، بحيث لو تبدلت هذه الصفات لتبدلت كل النشأة، ولم تعد نشأة الحياة الدنيا، وبما أنّ حكمة الله البالغة ومقتضى دوام فيوضاته تقتضيان وجود هذه الحياة فلابد -إذن- من أن توجد بما هي عليه، يقول مصباح اليزدى: (إذن يدور الأمر بين أن يوجد العالم المادي بهذا النظام أو لا يوجد إطلاقاً، لكنّه علاوة على كون الفيّاضية الإلهية المطلقة تقتضى إيجاده، فإنّ ترك إيجاده يعتبر خلاف الحكمة أيضاً؛ لأنّ خيراته أكثر بمراتب من شروره)[1].

#### الخاتمة

خَلَص البحث إلى نتائج عدة، أهمها:

أولاً: يُعدّ العلامة الحلى من الأقطاب الذين بلغ التداخلُ في العلوم العقلية عندهم ذروته، وخاصة فيما بين الفلسفة والكلام، بعد أن مرت العلاقة بين الحقلين في مراحل متعددة من التطور، حتى انتهي إلى ما يُعرف بعلم الكلام الفلسفي، إذ تنصهر المباني الفلسفية إلى جانب الكلامية في المنظومة العقدية.

ثانياً: إنّ تناول المباني الفلسفية عند العلامة جاء ليُدَلِّل على اعتماد العلامة الحلي للدليل فيما يتبنّى ويرجّع من آراء، وعدم الانحياز إلى

[١] المصدر نفسه، ص٥٦٥.



مَـشرَب معـرفي معـين، أو التعسـف في القبـول والرفـض بنـاء عـلي مقولاتـه و متنبّاته.

ثالثاً: حضور الدليل الفلسفي بقوة في إثبات الخالق سبحانه وتعالى، منطلقاً من برهان الإمكان، وقد ترتب على ذلك نتائج هامّة ترتبط بالتوحيد والصفات.

رابعاً: أثبتت المباني الفلسفية صفات الكمال لله سبحانه وتعالى وانه منزه عن صفات النقص، بحكم اللوازم العقلية لمفهوم واجب الوجود، كما أثبت دقة نظرية عينية الصفات والذات.

خامساً: اعتماداً على الأسس الفلسفية؛ برهن العلامة على لزوم دوام احتياج العالم لله سبحانه وتعالى، وأنّه لا يمكن أن ينفك عنه طرفة عين أبداً، بناء على نظرية الفقر الوجودي للمعلول، وعدم استغناء المعلول عن علته.

سادساً: تم تحليل مشكلة وجود الشر في العالم، وذلك عبر بيان أنَّ الشرور أمور عدمية، ولا تعلق لها بفعله سبحانه وتعالى، بل إنَّ طبيعة عالم التزاحم يقتضي وجود التعارضات، وهي خيرات في حد ذاتها، وتكون شروراً بالعَرض، أي: نتيجة مزاحمتها لموجود آخر.

#### مصادر البحث

- ١. ابن سينا، الحسين بن على، الإشارات والتنبيهات، تحقيق: د. سليمان دنيا، سلسلة ذخائر العرب، دار المعارف، مصر، ط٣، ١٩٨٥.
- ٢. الآلوسي، د. حسام، حوار بين الفلاسفة والمتكلمين، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط۲، ۱٤۰۰ هـ - ۱۹۸۰م.
- ٣. الإيجى، عبد الرحمن عضد الدين، المواقف في علم الكلام، سلسلة مطبوعات علم الكلام، عالم الكتب، بيروت - لبنان، (د.ت).
- ٤. بدوى، عبد الرحمن، مذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين، بيروت لبنان، ط١، .1911
- ٥. الجابري، على حسين، الفكر السلفي عند الشيعة الاثنا عشرية، دار السلام، بيروت -لبنان، ط۳، ۲۰۱۵م.
- ٦. الجابري، محمد عابد، بنية العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت -لبنان، ط٩، ٢٠٠٩م.
  - ٧. الحلى، الحسن بن يوسف، الباب الحادي عشر، تحقيق: مهدى محقق، مشهد، .
- ٨. الحلى، الحسن بن يوسف، الرسالة السعدية، تحقيق: عبد الحسين محمد، قم ، ط١، ۱۳۱۰هـ.ق.
- ٩. الحلي، الحسن بن يوسف، كشف المراد، تصحيح وتعليق: حسن زاده آملي، مؤسسة النشر الاسلامي، قم - إيران، ط١٥٥، ١٤٣٥هـ.
- ١٠. الحلى، الحسن بن يوسف، مناهج اليقين في أصول الدين، تحقيق: قسم الكلام في مجمع البحوث الإسلامية، قم، ط٢، ١٤٣٠هـ.
- ١١. الحلى، تسليك النفس إلى حظيرة القدس، تحقيق: فاطمة رمضاني، مؤسسة الامام الصادق، قم - إيران، ط١،٢٢٦هـ.
- ١٢. الحلي، معارج الفهم في شرح النظم، تحقيق: عبد الحليم عوض الحلي، قم إيران، ط۱، ۱٤۲۸هـ
- ١٣. الحلي، معارج الفهم في شرح النظم، تحقيق: عبد الحليم عوض الحلي، مطبعة نكارش، إيران - قم، ط١، ١٤٢٨.
- ١٤. الحلي، نهاية المرام في علم الكلام، تحقيق: فاضل العرفان، مؤسسة الامام الصادق، قم - إيران، ط٢، ١٤٣٠.



- ١٥. الحلى، نهج الحق وكشف الصدق، منشورات دار الهجرة، قم إيران، ط٤، ١٤١٤هـ.
- ١٦. حمية، خنجر، العرفان الشيعي، دار الهادي، بيروت لبنان، ط٢، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.
- ١٧. الحيدري، كمال، دروس في التوحيد، دار فراقد، قم إيران، ط١، ١٤٣٢هـ ٢٠١١م.
- ۱۸. الحيدري، كمال، شرح نهاية الحكمة، منشورات الرضا، بيروت لبنان، ط١٤٢١هـ
- ١٩. ديناني، غلام حسين، حركة الفكر الفلسفي في العالم الإسلامي، دار الهادي، بيروت -لبنان، ط۲، ۱٤۲۹هـ -۲۰۰۸م.
- ٠٢. ديناني، غلام حسين، القواعد الفلسفية، تعريب: عبد الرحمن العلوي، منشورات دار الزهراء، ١٤٣٠هـ
- ٢١. الرازي، المباحث المشرقية، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، قم، ط١، ١٤٢٨هـ.
- ٢٢. زايد، سعيد، الفارابي، سلسلة نوابغ الفكر العربي، دار المعارف، مصر، ط٣، ٢٠٠١.
  - ٢٣. السبحاني، بحوث في الملل والنحل، مؤسسة الامام الصادق، قم، ط٢، ١٤٢٤هـ.
- ٢٤. السبحاني، جعفر، الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، مؤسسة الامام الصادق، ط٤، ١٤١٧هـ.
- ٢٥. سليمان، د. عباس محمد حسن، الصلة بين علم الكلام والفلسفة في الفكر الاسلامي، دار المعرفة الجامعية، ١٩٩٨.
- ٢٦. سليمان، د. عباس محمد حسن، الصلة بين علم الكلام والفلسفة في الفكر الإسلامي.
- ٢٧. الشيرازي، محمد بن ابراهيم صدر الدين، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، طليعة النور، ط٣، قم، ط١٤٣٠هـ.
  - ۲۸. الصدر، محمد باقر، فلسفتنا، دار الفكر، بيروت، ط٤، ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م.
- ٢٩. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي، بيروت لبنان، ط۱، ۱٤۱۷هـ-۱۹۹۷م.
- ٣٠. الطباطبائي، محمد حسين، بداية الحكمة، تحقيق: عباس على الزراعي السبزواري، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٤١٩هـ.
- ٣١. عبد الرحمن، طه، تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربي، بيروت -لىنان، ط٣، ٢٠٠٧.
- ٣٢. عبوديت، عبد الرسول، النظام الفلسفي، تعريب: على الموسوي، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت - لبنان، ط١، ٢٠١٠.

- ٣٣. عفيفي، د. زينب، الفلسفة الطبيعية والإلهية عند الفارابي، دار الوفاء، الإسكندرية، ۲۰۰۲م.
- ٣٤. الفارابي، أبو نصر، رسالتان فلسفيتان، تحقيق: د. جعفر آل ياسين، دار المناهل، ط١، ٠ ١٤٣٠هـ -١٩٨٧م.
- ٣٥. الفضلي، عبد الهادي، خلاصة علم الكلام، دار المؤرخ العربي، بيروت لبنان، ط٢.
- ٣٦. المدن، على، تطور علم الكلام الإمامي، مركز دراسات فلسفة الدين، بغداد، ١٤٣١هـ
  - ٣٧. مطهري، مرتضى، العدل الإلهي، دار الحوراء، مؤسسة أم القرى، (د.ت).
- ٣٨. مطهري، مرتضى، أصول الفلسفة والمنهج الواقعي، ترجمة: عمار أبو رغيف، مؤسسة أم القرى، لبنان - بيروت، ط٣، ١٤٢١هـ.
  - ٣٩. الموسوى، موسى، القواعد الفلسفية، الدار العربية للطباعة، بغداد، ١٩٧٨.
- ٠٤٠ اليزدي، محمد تقى مصباح، المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، ترجمة: محمد عبد المنعم الخاقاني، دار التعارف للمطبوعات، بيروت - لبنان، ١٤٢٨ هـ - ٢٠٠٧.