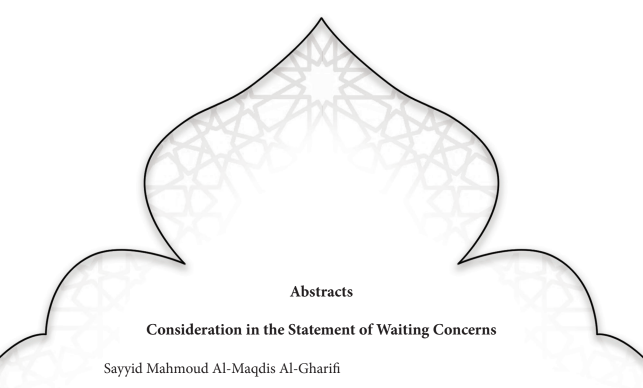


يتناول هذا البحث فكرة وجوب معرفة الامام المهدي وبيان مفهوم انتظاره, وسبل تواصل شيعته معه, مظهراً بأن الانتظار له من افضل انواع العبادة بل افضل اعمال امته وهو من مصاديق الايمان بالغيب, ويعضد السيد الباحث ذلك بالشواهد النقلية ويستدل عليه بالشواهد العقلية مؤكدا في كل ذلك فضل الانتظار الذي يبعث في الانسان روح المسؤولية ويفتح طاقاته الكامنة في السعي لاقامة دولة العدل الالهي, فالانتظار في هذا الفهم تخطيط الهي سماوي ستراتيجي لبناء الانسان وتكامله وبذل الجهد في ارتقائه عمليا ومقوماته الاستعداد والتهيؤ العملي والتورع عن المحارف والتمسك بولاية أهل البيت ع الى غير ذلك مما عرضه البحث بأسلوب مؤثر وبعبارة موجزة دالة.

الكلمات المفتاحية

﴿الانتظار, الامام, الفرح, العبادة ﴾



This research deals with the central idea that Imam Al-Mahdi must certainly know and explain the concept and idea of waiting for him, as well as the means by which his Shiite followers may communicate with him. Hence, the paper enforces the fact that waiting for him is not only one of the best types of worship, but also the best deeds of his people (ummah). Furthermore, it is one of the certifications of faith in the unseen.

Over and above, the researcher confirms such claims with transitory evidence which is proven via rational evidence. The researcher pushes his claims forward by stressing in all this the many merits of waiting which inspire in man the spirit of responsibility and which consecutively open his potential energies in seeking to establish the state of divine justice.

All in all, the meaning of waiting in such cases is considered part of some divine planning to build and integrate the human being, as well as exerting potential effort to elevate him in practice. This requires the following components: preparation, practical preparation, attachment to the Imam (PBUH), refraining from letters and adhering to the mandate of the Prophet's household (PBUT), etc.

Keywords: Waiting; Imam; Relief (Faraj); Worship

إنّ الإمامة الإلهيّة حبل الله تعالى في الأرض والرابط مع السماء، وهذا الحبل لا يزال متَّصلاً منذ نزول نبيّ الله آدم إلى الأرض وحتى قيام الساعة، ولا ينقطع هذا التواصل بينهما أبدًا؛ لأنّه لا يمكن للأرض أن تخلو من حجّة لله تعالى؛ وإلّا لساخت بأهلها وانخسفت بهم، وهلك سكّانها، فقد رُوى عن الإمام الباقر الله قال:

لو بقيت الأرض يومًا واحدًا بلا إمام لساخت الأرض بأهلها، ولعذّبهم الله بأشدّ عذابه...إنّ الله تبارك وتعالى جعلنا حجّة في أرضه وأمانًا في الأرض لأهل الأرض، لن يزالوا بأمان من أن تسيخ بهم الأرض ما دمنا بين أظهرهم، فإذا أراد الله أن يهلكهم ثمّ لا يمهلهم ولا يُنظرهم، ذهب بنا من بينهم ورفعنا إليه، ثمّ يفعل الله تعالى بهم ما شاء وأحبّ)[1].

ومن كلام لأمير المؤمنين الإمام على على الكميل بن زياد النخعي - رضوان الله تعالى عليه - أنَّه قال: (لا تخلو الأرض من قائم لله بحجَّة، إمَّا ظاهرًا مشهورًا، وإمَّا خائفًا مغمورًا)[2].

ورُوي عن أبي جعفر الباقر الله الله الله الإمام رفع من الأرض ساعة لماجت بأهلها، كما يموج البحر بأهله)[3].

> وعن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: قلت له: يكون الأرض بلا إمام فيها؟ قال: لا، إذًا ساخت بأهلها)[4].

وعن جابر بن يزيد الجعفي، قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن على الباقر عليهما السلام لأيّ شيء يُحتاج إلى النبيّ عَيُّكُ والإمام؟

فقال: لبقاء العالم على صلاحه؛ وذلك أنَّ الله عز وجلَّ يرفع العذاب عن أهل الأرض

<sup>[1]</sup> الأصول الستّة عشر - عدّة محدّثين ص16.

<sup>[2]</sup> نهج البلاغة- شرح محمد عبده ج4 ص37.

<sup>[3]</sup> الكافي - الشيخ الكليني ج1 ص179.

<sup>[4]</sup> بصائر الدرجات - الصفار ص508.

إذا كان فيها نبيّ أو إمام، قال الله عز وجل: ﴿ وما كان الله ليعذّبهم وأنت فيهم)[1].

وقال النبي عَيَّالَهُ: النجوم أمانٌ لأهل السماء وأهل بيتي أمانٌ لأهل الأرض، فإذا ذهبت النجوم أتى أهل الأرض ما يكرهون) [2].

وإلى هذا المعنى أشار رسول الله عَيْكُ في الحديث المتواتر بين الفريقين، حيث قال:

(إنيّ تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر؛ كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وأنهما لن يفترقا حتى يَردا عليّ الحوض)[3].

فأهل البيت عليهم السلام هم أمانٌ لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمانٌ لأهل السماء، وقائمهم المهديّ عجّل الله تعالى فرجه الشريف حجّة الله في الأرض، والحبل الممدود مع السماء.

### - من مات ولم يعرف إمامه مات ميتة جاهليّة

هذا، وقد ورد عن رسول الله ﷺ في الخبر المستفيض أنّه قال: مَنْ مات ولم يعرف إمام زمانه فقد مات ميتة جاهليّة)[4].

وعن الحارث بن المغيرة قال: قلت لأبي عبد الله عليه وعن الحارث بن المغيرة قال: قلت لأبي عبد الله عليه وآله: من مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهليّة؟

قال: نعم.

قلت: جاهليّة جهلاء، أو جاهليّة لا يعرف إمامه؟

<sup>[4]</sup> الوافي، الفيض الكاشانيّ، ج2، ص120؛ جامع أحاديث الشيعة، السيّد البروجرديّ، ج26، ص56؛ وانظر صحيح مسلم، النيسابوريّ، ج6، ص22؛ مسند أحمد ابن حنبل، ج4، ص96؛ مجمع الزوائد، الهيثميّ، ج5، ص218 وغيرها.



<sup>[1]</sup> سورة الأنفال/ آية 33.

<sup>[2]</sup> علل الشرائع- الشيخ الصدوق ج1 ص 123-124.

<sup>[3]</sup> مسند أحمد ابن حنبل ج٣ ص١٤، كمال الدين وتمام النعمة - الشيخ الصدوق ص٢٣٤.

قال: جاهليّة كفر، ونفاق، وضلال)[1].

بمعنى: أنَّ مَنْ لَم يعرف إمامه، فإنَّه مُخالفٌ لنهج الإسلام، ولسنَّة رسول الله ﷺ، وجاحدٌ لما جاء به كتاب الله تعالى، فشابه عمله عمل أهل الجاهليّة، وكان حُكمهُ بحكم الكافر المُنكر للدين الحقّ.

فإنّ من جملة الثوابت الإسلاميّة وأصوله هي معرفة إمام العصر والزمان الذي يعيش فيه المسلم، والإيمان به، والتزام طاعته.

وقد سُئل أبو محمّد الحسن بن على العسكريّ عليهما السلام عن الخبر الذي رُوي عن آبائه الله الله الأرض لا تخلو من حجّة لله على خلقه إلى يوم القيامة، وأنّ مَنْ مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة).

فقال على: إنّ هذا حقّ، كما أنّ النهار حقّ.

فقيل له: يا ابن رسول الله فمن الحجّة والإمام بعدك؟

فقال ابني محمّد، هو الإمام والحجّة بعدي، مَنْ مات ولم يعرفه مات ميتة جاهليّة.

أما أنّ له غيبة يَحارُ فيها الجاهلون، ويهلك فيها المبطلون، ويكذب فيها الوقّاتون، ثمّ يخرج فكأنيّ أنظر إلى الأعلام البيض تخفق فوق رأسه بنجف الكوفة)[2].

وعن زرارة بن أعين قال سمعت أبا عبد الله على يقول: إنَّ للغلام غيبة قبل أن يقوم.

قال قلت: ولم؟

قال: يخاف، وأومى بيده إلى بطنه.

ثم قال: يا زرارة، وهو المنتظر، وهو الذي يُشكّ في ولادته، منهم من يقول: مات أبوه بلا خلف، ومنهم من يقول: حمل، ومنهم من يقول: إنَّه ولد قبل موت أبيه بسنتين، وهو

<sup>[1]</sup> الكافي، الشيخ الكلينيّ، ج1، ص 377.

<sup>[2]</sup> كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 409.

المنتظر، غير أنَّ الله عزَّ وجلَّ يحبُّ أن يمتحن الشيعة، فعند ذلك يرتاب المبطلون.

قال قلت: جعلت فداك، إن أدركتُ ذلك الزمان أيّ شيء أعمل؟

قال: يا زرارة، إذا أدركت ذلك الزمان فادعُ بهذا الدعاء:

(اللهمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي نَفْسَكَ لَمْ أَعْرِفْ نَبِيَّكَ، اللهمَّ عَرِّفْنِي رَسُولَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي خُجَّتَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دينى)[1].

## - وجوب معرفة إمام العصر

والمُعرِفة الحقيقيّة للإمام على لا تتقوّم بمعرفة اسمه ولا صفته فقط، وإن وجب تشخيص ذلك وتمييزه عن غيره، كما في مقامنا هذا وعصرنا:

فإِنّ على الإنسان لاسيّما في عصر الغيبة الكبرى أن يَعرف إمام زمانه حقّ معرفته، لكي يؤدّي واجبه تجاهه، ولا يُقصّر معه، فقد رُوي عن الإمام الصادق ( معرفة الإمام الذي به يأتمّ، بنعته وصفته واسمه في حال العسر واليسر، وأدنى معرفة الإمام:

أنّه عِدل النبيّ إلا درجة النبّوة ووارثه، وأن طاعته طاعة الله وطاعة رسول الله، والتسليم له في كلّ أمر، والردّ إليه، والأخذ بقوله)[2].

فإنّ معرفة الإمام حقَّ معرفته أمرٌ أوسع من هذا وأعمق، وأكبر وأهمّ، كما تشير الرواية:

<sup>[2]</sup> كفاية الأثر، الخزّاز القمّيّ، ص 262-263.



<sup>[1]</sup> الكافي، الشيخ الكلينيّ، ج1، ص 337.

(بأدنى معرفة الإمام (للله الإرباد).

ومن أدنى هذه المعرفة أنَّ طاعته طاعة لله ورسوله، وفي مخالفته والردِّ عليه ردِّ عليهما ومخالفتهما، مع التسليم والانقياد التامّ له، وما يكون أبعد من هذا، فهو في علمهم على الله الله الله على الله

بل على المسلم أن يؤمن به ويسلم له ويطيعه على كلّ حال، سواء تقلّد زمام الحكم أو تأخّر عنه؛ لأنّ مقام الإمامة مقام إلهيّ يَهبه الله تعالى لمن اصطفاه، ولا يُنزع منه، وإن لم يلى الأمر والحكم.

وقد رُوي عن أبي جعفر الباقر الله: مَنْ مات وليس له إمام فميتته ميتة جاهليّة، ومن مات وهو عارف لإمامه لم يضرّه، تقدّم هذا الأمر أو تأخّر، ومن مات وهو عارف لإمامه، 

ورُوي عن أبي عبد الله الصادق المن في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُناسِ بإمامهم ﴾ [2].

فقال: يا فضيل، إعرف إمامك، فإنَّك إذا عرفت إمامك لم يضرِّك تقدّم هذا الأمر أو تأخّر، ومَنْ عَرف إمامه ثمّ مات قبل أن يقوم صاحب هذا الأمر كان بمنزلة من كان قاعدًا في عسكره، لا بل بمنزلة من قعد تحت لوائه)[3].

ومن بيان معرفته قول رسول الله عَيْلِيُّه: القائم من ولدي، اسمه اسمى، وكنيته كنيتي، وشمائله شمائلي، وسنته سنتي، يقيم الناس على ملّتي وشريعتي، ويدعوهم إلى كتاب ربيّ عزّ وجلّ، من أطاعه فقد أطاعني، ومن عصاه فقد عصاني، ومن أنكره في غيبته فقد أنكرني، ومن كذَّبه فقد كذَّبني، ومن صدَّقه فقد صدّقني، إلى الله أشكو المكذَّبين لي في أمره، والجاحدين لقولي في شأنه، والمضلِّين الأُمّتي عن طريقته ﴿وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَب

<sup>[1]</sup> الكافي، الشيخ الكليني، ج1، ص 371-372.

<sup>[2]</sup> سورة الإسراء/آية 71.

<sup>[3]</sup> الكافي، الشيخ الكليني، ج1، ص 371.

يَنْقَلبُونَ ﴾ [1]، [2].

فمن هذا تعرف أنّ طريق معرفة الإمام اللي هو طريقٌ لمعرفة الله تعالى وحدوده وأحكامه؛ لأنّ معرفته للي توجب التمسّك بأحكام المولى؛ إذ إنّ طاعته ملازمة لمعرفة وطاعة الله ورسوله، فإنّه إذا عَرفهُ المسلم حقّ معرفته وجب الاقتداء به وطاعته، والالتزام بأوامره وإرشاداته وتوجيهاته، وقد رُوي عن الإمام الباقر اللي أنّه قال:

إنمّا يعرف الله تعالى ويعبده مَنْ عرف الله، وعَرِفَ إمامه منّا أهل البيت، ومَنْ لا يعرف الله تعالى ولا يعرف الإمام منّا أهل البيت، فإنمّا يَعرف ويَعبد غير الله، هكذا والله ضلالًا)[3].

وقال أمير المؤمنين عليّ طلح: وإنمّا الأئمّة قوام الله على خلقه، وعرفاؤه على عباده، لا يدخل الجنّة إلاّ من عرفهم وعرفوه، ولا يدخل النار إّلا من أنكرهم وأنكروه)[4].

وبإنكار الإمام اللي إنكار لرسول الله عَلَيْكُم، ومَنْ أنكر رسول الله عَلَيْكُم، فهو خارج عن الملة وكافر، فقد ورد عن رسول الله عَلَيْكُم، أنّه قال:

من أنكر القائم من ولدي فقد أنكرني) $^{[5]}$ .

ومن جواب للإمام المهديّ عجّل الله تعالى فرَجَه الشريف جاء فيه: أمّا ما سألت عنه - أرشدك الله وثبّتك - من أمر المنكرين لي من أهل بيتنا وبني عمّنا، فاعلم أنّه ليس بين الله عز وجل وبين أحد قرابة، ومَنْ أنكرني فليس منّي، وسبيله سبيل ابن نوح عنها)[6].

فمعرفة إمام العصر من الضروريّات الثابتة لدين المسلم، وأنَّ الأرض لا تخلو من

- [1] سورة الشعراء/ آية 227.
- [2] كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 411.
  - [3] الكافي، الشيخ الكلينيّ، ج،1 ص 181.
  - [4] نهج البلاغة، شرح محمّد عبده، ج2، ص41-40.
- [5] كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 412.
- [6] كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 484.



حجّة وإمام، إمّا إمام ظاهر مشهور أو غائب مستور، وإلّا ساخت الأرض بأهلها، كما ورد عنهم عليها السِّلاد [1].

فإِنَّ الله عزَّ وجلَّ لا يترك عباده مُهْمَلِين، دون عَلَم مرشد، ولا حجَّة هادية، ولا نور يستضيئون به، فإنّ وجه الانتفاع بالإمام اللي في غيبته كالانتفاع بالشمس إذا غيَّبها عن الأبصار السحاب، وأنَّ الإمام إلى أمانٌ لأهل الأرض، كما النجوم أمانٌ لأهل السماء، فيما روى عن جدّه رسول الله عَيْكُم، وعنه عجّل الله تعالى فرجه الشريف[2].

وفيما يُروى عنه عجّل الله تعالى فرجه الشريف أنّه قال: إنّا غير مُهْملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم...)[3].

فمن كمال لطفه وعنايته عجّل الله فرجه الشريف، أنّه يُحيطنا برعايته، ونستضيء بنوره، وإن لم نكُن عارفين بتلك الطُّرق والمسالك، كالانتفاع بالشمس وإن جللها السحاب.

## - التواصل بين الإمام المهديّ وشيعته.

وعليه، فلا بدّ من بقاء الصلة والرابطة بيننا وبين الإمام المهدي الله والمحافظة عليها، وتواصلها بمختلف العناوين تذكيرًا وسلوكًا والتزامًا.

فإنّه يستحبّ للمؤمن أن يجدّد البيعة له في كل صباح تذكيرًا للنفس وتأكيدًا عليها، كما ورد في دعاء العهد:

(اللهمَّ إِنيِّ أُجَدِّدُ لَهُ في صَبيحةٍ يَوْمِي هذا وَما عِشْتُ مِنْ أَيَّامِي عَهْدًا وَعَقْدًا وَبَيْعَةً لَهُ في عُنْقِي لاأَحُولُ عَنْها وَلاأَزُولُ أَبَدًا.

اللهمَّ اجْعَلْنِي مِنْ أَنْصارِهِ وَأَعْوانِهِ وَالذَّابِّينَ عَنْهُ وَالمُسارِعِينَ إِلَيْهِ في قضاء حَوائِجهِ وَالمُمْتَثِلِينَ لأَوامِرِهِ وَالمُحامِينَ عَنْهُ وَالسَّابِقِينَ إِلى إِرادَتِهِ وَالمُسْتَشْهَدِينَ بَيْنَ يَدَيْهِ.

<sup>[1]</sup> انظر: الأمالي، الشيخ الصدوق، ص534؛ الكافي، الشيخ الكليني، ج1، ص534.

<sup>[2]</sup> انظر: الأمالي، الشيخ الصدوق، ص553؛ كفاية الأثر، الخزّاز القمّي، ص29.

<sup>[3]</sup> الاحتجاج، الشيخ الطبرسيّ، ج2، ص323.

اللهمَّ إِنْ حالَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ المَوْتُ الَّذِي جَعَلْتَهُ عَلَى عِبادِكَ حَتْما مَقْضِيّا فَأَخْرِجْنِي مِنْ قَبْرِي مُؤْتَزِرًا كَفَنِي شاهِرًا سَيْفِي مُجَرِّدًا قَناتي مُلَبِّيا دَعْوةَ الدَّاعِي في الحاضِرِ وَالبادِي.

اللهمَّ أَرِنِي الطَّلْعَةَ الرَّشِيدَةَ وَالغُرَّةَ الحَمِيدَةَ وَاكْحُلْ ناظِرِي بِنَظْرَةٍ مِنِّي إِلَيْهِ وَعَجِّلْ فَرَجَهُ وَسَهِّلْ مَخْرَجَهُ...)[1].

كما أنّ الله عزّ وجلّ لا يقبل من المسلم صلاة ولا صيامًا، ولا حجًّا ولا زكاة، ولا فرضًا ولا جهادًا، دون معرفة الإمام في والبيعة له؛ لأنّ قبول هذه الأعمال وكمالها منوط بالإيمان به في ومعرفته، إذ يُفترض أنّ من لوازم معرفة الإمام في أن يتولّد عند الإنسان باعث نفسيّ لأداء الفروض الشرعيّة الإسلاميّة، وباعث عَمليّ للتحرّك نحو ذلك؛ اقتداء به في والتمسّك والسير على نهجه القويم، كما قال أمير المؤمنين في: ألا وإنّ لكلّ مأموم إمامًا يقتدي به، ويستضئ بنور علمه)[2]، والالتزام بمساره الثابت بدعوته إلى الله تعالى وما يلازمها، والتمسّك بتطبيق ما بلّغ به الإمام في وآباؤه الطاهرون، من الأوامر والنواهي على أرض الواقع، والتسليم المطلق له، والبحث عن مراده ورضاه، فيما يحبّ ويكره والعمل به؛ لأنّه في الأرض، وأنّه الطريق الأبلج والحجّة الإلهيّة على الناس؛ وذلك بتتبّع الأخبار والمرويّات التي تحكي عن أقوال الإمام في وسيرته وأحواله، وعن آبائه الطاهرين عليهم السلام، فهذا جزء من أداء حقّ الإمام المهديّ في.

لا أن يكون معنى الاقتداء به هلك مجرّد لقلقة لسان وتباه بالكلام، وحكاية أمان ورغبات، خالية من أيّ أثر حقيقيّ على أرض الواقع، ولا تأثير لها في سلوك الشخص ولا مسيرته مع الله عزّ وجلّ ولا في المجتمع.

ومن أبرز توجيهاته عجّل الله تعالى فرجه الشريف رفض كلّ مدّعٍ للسفارة والنيابة الخاصّة عنه واللقاء به.

والتمسَّك بالعلماء الأعلام الورعين الأتقياء، الذين بهم يُحفظ الدين والمذهب،

<sup>[1]</sup> المزار، ابن المشهديّ، ص664.

<sup>[2]</sup> نهج البلاغة، شرح محمد عبده، ج3، ص70.

ويُصان الإنسان، ويُحفظ من الفتنة والضلالة، وسوء العمل والمنقلب.

فطريق معرفة الإمام المهدى الله عنه الله تعالى والالتزام بحدوده وأحكامه.

### - انتظار الإمام المهدى على

كما أنّ من أهمّ حقوق معرفة الإمام على التي في ذّمة المسلم والإيمان به شخصًا ووجودًا هو انتظار الفرج بخروجه المحتوم والنصر على الظالمين والدعاء له بذلك.

وقد رُوي عن رسول الله عَيْكُ: إنَّ أفضل أعمال أمَّتي انتظار الفرج)[1].

وقال الإمام الكاظم كا: أفضل العبادة بعد المعرفة انتظار الفرج)[2].

وقال الإمام الجواد ﷺ : أفضل أعمال شيعتنا انتظار الفرج)[3].

بل ورد أنَّه أفضل الجهاد، كما قال ﷺ: أفضل جهاد أمَّتي انتظار الفرج)[4].

كما يستحبّ كثرة الدعاء له بالفرج، فقد رُوي عنه عجّل الله تعالى فرجه الشريف: أكثروا الدعاء بتعجيل الفرج فإنّ ذلك فَرَجَكم)[5].

وأنَّ على الشيعة أن يكونوا من الثابتين الصابرين، فلا يأخذهم اليأس ولا الملل من طول الانتظار، فإنّ هذا الأمر لا يأتي إلّا بعد يأس (إياس).

لا والله، لا يأتيكم حتّى تميّزوا.

لا والله، لا يأتيكم حتى تمُحّصوا.



<sup>[1]</sup> كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 644.

<sup>[2]</sup> تحف العقول، ابن شعبة، ص403.

<sup>[3]</sup> كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 377.

<sup>[4]</sup> تحف العقول، ابن شعبة، ص37.

<sup>[5]</sup> كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 485.

ولا والله، لا يأتيكم حتى يشقى من شقي، ويسعد من سعد)[1].

فهنيئًا للثابتين المُسلِّمين لانتظاره، فإنَّ أفضل العبادة انتظار الفرج.

## - الانتظار أفضل العبادة، وأفضل أعمال الأمّة؟

وربما يتساءل بعض الناس أنّه كيف يكون انتظار الفرج أفضل العبادة، بل أفضل الجهاد، بل أنّه أفضل أعمال الأمّة، وما هو الوجه في ذلك؟

فهل انتظار الفرج أفضل من الصلاة التي هي:عمود الدين إن قُبلت قُبل ما سواها وإنْ ردّ ما سواها) [2] كما ورد عن رسول الله ﷺ.

وهل انتظار الفرج أفضل من الصيام؟ الذي قال فيه المولى عز وجل في الحديث القدسيّ: (الصوم لي وأنا أجزي به)[3].

وقال رسول الله عَيْكُم: الصوم جُنّة من النار)[4].

وهل انتظار الفرج أفضل من الحجّ الذي من تركه كفر، كما هو مفاد قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِين ﴾ [5]؟!

وهل انتظار الفرج أفضل من الجهاد في سبيل الله عز وجل ؟ الذي فيه بذل النفس في سبيل الله تعالى، وقيل: الجود بالنفس غاية الجود، وقال فيه عز اسمه: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَهَا بَله تعالى، وقيل: الجود بالنفس غاية الجود، وقال فيه عز اسمه: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ الله بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ الله وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ الله بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ الله وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ فيها أَبدًا إِنَّ الله في يُبشِرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَرِضُوانٍ وَجَنَّاتٍ لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُقِيمٌ ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا أَبدًا إِنَّ الله

<sup>[5]</sup> سورة آل عمران/ آية 97.



<sup>[1]</sup> انظر:الكافي، الشيخ الكليني، ج1،ص370؛ كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص346.

<sup>[2]</sup> مفاتيح الشرائع، الفيض الكاشاني، ج1، ص11.

<sup>[3]</sup> التهذيب، الشيخ الطوسي، ج4، ص152.

<sup>[4]</sup> الكافي الشيخ الكليني، ج4، ص62.

عنْدُهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ [1]، وغير ذلك من العبادات؟.

أقول: نعم، إنّ انتظار الفرج أفضل من كلّ العبادات بعد معرفة الله عزّ وجلَّ؛ لأنّ أساس مفهوم الانتظار وملاكه هو التسليم النفسي المطلق للإيمان بالغيب بعد معرفة الله تعالى، الذي هو من أجَلّ المقامات وأسماها في الدين، والانقياد لما رسمه المولى عزّ وجلُّ لإنقاذ البشريّة والتعبّد به.

قال تعالى: (الم، ذَٰلِكَ الْكِتُبُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلَّمُتَّقِينَ، الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴿ [2]، ومن الإيمان بالغيب ما قد يشكُّك به بعض الناس ويراه أمرًا لا وجود له أو أنَّه خرافة، هو وجود الإمام المهديّ ﷺ، وأنّه حيٌّ يُرزق وغائب مستور عن الأنظار؛ وذلك بأمر الله عزّ وجلّ، كغياب السيّد المسيح والخضر عليهما السلام، وكاختفاء إبليس لعنه الله منذ خلق آدم هي، وطول أعمارهم، فمن يشكُّك بقدرة الله تعالى في حياة المهديُّ هي لا بدُّ أن يشكُّك بقدرته هناك أيضًا، ومن يؤمن بقدرة الله تعالى بطول حياة عيسى والخضر عليهما السلام يقتضي أن يؤمن بقدرته هنا؛ لأنّ حكم الأمثال فيما يجوز ولا يجوز واحد.

فإنّه بهذا التسليم النفسيّ المطلق يتحقّق كمال الطاعة وغاية الانقياد والخضوع له عزّ وجلّ وما يستتبع ذلك من انتظار الفرج بظهور المنتظرعجّل الله تعالى فرجه الشريف، والإيمان به كحقيقة ثابتة مسلّمة نابعة عن التسليم الروحيّ والإيمان الراسخ لما بَشّر به رسول الله عَيْكُ وهو الذي ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [3]، وتبعه بالبشارة أهل بيته الأطهار بطالت الذي تواتر فيهم قول رسول الله عَيْكُ:

إنيّ تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر؛ كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض)[4].

<sup>[1]</sup> سورة التوبة/آية 20-22.

<sup>[2]</sup> سورة البقرة/آية 1-3.

<sup>[3]</sup> سورة النجم/آية 3-4.

<sup>[4]</sup> مسند أحمد، ابن حنبل، ج3، ص14، كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص234.

فإنّ هذا التسليم الروحيّ المطلق في أمر غيبيّ كانتظار فرج قائم آل محمّد عجّل الله تعالى فرجه الشريف، وهو لا يعلم متى، وأين، وكيف تكون الخاتمة يدلّ على صدق الإيمان، وكمال الطاعة، والانقطاع التامّ إلى الحقّ عزّ وجلّ والتسليم بما أنزله على نبيه المصطفى عَيْنَا وَالله وبَشّر به.

إنّ هذا التسليم الروحيّ والإنقطاع التامّ لله عز وجلّ في قضيّة انتظار الفرج وما لها من الأهميّة المعنويّة والماديّة التي مرّ ذكرها في جملة من الأحاديث- وأنّها: (أفضل العبادة)، و (أفضل أعمال الأمّة)- ليس بغريب عن حقيقة الدين ولا عديمة النظير في الشريعة الإسلاميّة، بل ورد فيها أنّ الدعاء بقلب حاضر وتسليم كامل هو: (مخّ العبادة)، بل (أفضل العبادة)؛ لأنّه يعبر عن تمام الانقطاع لله تعالى أيضًا، والتسليم الروحيّ المطلق له عزّ وجلّ بالقضاء واستجابة الدعاء والقدرة على ذلك.

فقد روي عن رسول الله عَيْكُ أنه قال: (الدعاء مخ العبادة)[1].

وعن أبي جعفر الله قال: إنّ الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبْرُونَ عَنْ عِبادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرِينَ ﴾ [2].

قال: هو الدعاء، وأفضل العبادة الدعاء.

قلت: ﴿إِنَّ إِبْراهِيمَ لأُوَّاهُ حَلِيمٌ ﴾ [3].

قال: الأوَّاه هو الدَّعَّاء [4].

<sup>[1]</sup> الدعوات، الراونديّ، ص19.

<sup>[2]</sup> سورة غافر / آية 60.

<sup>[3]</sup> سورة التوبة / آية 114.

<sup>[4]</sup> الكافي، الشيخ الكليني، ج2، ص466.

قال: الدَعّاء أفضل)[1].

وعن ابن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله الله الله الله العلم: رجلين افتتحا الصلاة في ساعة واحدة فتلا هذا القرآن، فكانت تلاوته أكثر من دعائه، ودعا هذا أكثر فكان دعاؤه أكثر من تلاوته، ثمّ انصرفا في ساعة واحدة أيّهما أفضل؟

قال: كلّ فيه فضل، كلّه حسن.

قلت: إنيّ قد علمت أنّ كلًّا حسن، وأنّ كلًّا فيه فضل.

فقال: الدعاء أفضل، أما سمعت قول الله عز وجل: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبادَتي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرِينَ ﴾ [2].

هي والله العبادة، هي والله أفضل، هي والله أفضل.

أليست هي العبادة، هي والله العبادة، هي والله العبادة.

أليست هي أشدّهن، هي والله أشدّهن، هي والله أشدّهن)[3].

وعن أبي عبد الله وللم قال: قال أمير المؤمنين ولله :

أحبّ الأعمال إلى الله تعالى في الأرض الدعاء... قال: وكان أمير المؤمنين المليّ رجلًا دَعّاءً)[4].

وعن أبى عبد الله الله الله قال: قال رسول الله عَلَيْدُ: الدعاء سلاح المؤمن، وعمود الدين، ونور السماوات والأرض)[5]. وغيرها كثير.

فالدعاء والتوجّه إلى الله عزّ وجلّ ينمّ عن كمال الانقطاع إلى الله تعالى والتسليم

- [1] التهذيب، الشيخ الطوسيّ، ج4، ص231.
  - [2] سورة غافر/آية 60.
- [3] التهذيب، الشيخ الطوسي، ج2، ص104.
- [4] الكافي، الشيخ الكليني، ج2، ص467-468.
  - [5] الكافى، الشيخ الكليني، ج2، ص468.

المطلق له، والإيمان بالغيب والقدرة على الاستجابة وقضاء الحوائج، وهذا قد لا يتأتى في العبادات الأخرى كالصلاة والصيام ونحوها.

فقد رُوي عن أبي عبد الله الله قال: (لا تغترّوا بصلاتهم ولا بصيامهم، فإنّ الرجل ربما لهج بالصلاة والصوم حتّى لو تركه استوحش، ولكن اختبروهم عند صدق الحديث وأداء الأمانة)[1].

هكذا قد تكون عبادات بعض الناس كعادة قد اعتادوها، فإذا تركوها استوحش ذلك، فإنه قد يؤدّيها وفكره لاه عنها، مشغول بأمور الدنيا، وأنّها لا تغير في نفسه شيئًا، وليس لها أثر في استقامة سلوكه.

ولكن إذا ضاقت عليه الأمور وانقطعت به السبل وعظمت عليه الشدّة توجّه بالدعاء إلى بارئ السماوات والأرض، والتجأ إليه وانقطع له، مسلّمًا أمره بين يدي رحمته عزّ وجلّ، مخلصًا بقوله ودعائه، مؤمنًا بالإجابة، موقنًا بالخلاص وحلول الفرج، عارفًا أنّه لا مفرّ منه إلاّ إليه.

وهذا المعنى نفسه جار أيضًا في (انتظار الفرج)، فإنّه من عرى الإيمان الراسخ والتسليم النفسيّ المطلق للأمر الإلهيّ الغيبيّ بخروج المنتظر الموعود؛ لانقاذ البشريّة من الظلم والطغيان، وهذا التسليم التامّ والانقطاع الكليّ يدلّ على صدق الإيمان بالله عزّ وجلّ وعمق تعلّق العبد بربّه، والتصديق بما جاء به نبيه المصطفى عَيْكُ، وقوّة الإيمان بانتظار ما أعدّه المولى عزّ وجلّ للمؤمنين من الفرج بخروج قائم آل محمّد.

فإذًا بين الدعاء وانتظار الفرج وحْدةٌ في الملاك، وكذا بالفضل والمنزلة ونحو ذلك؛ لأنّ كليهما من سنخ واحد في كمال الانقطاع لله عزّ وجلّ والتسليم له والتصديق بما وَعَدَ وأعدّ، فطريقهما واحد وفضلهما متساو، حيث النظر يكون لمفاد الملاك، وليس بالضرورة أن يكون النظر لماهيّة الفعل الخارجيّ.

[1] الكافي - الشيخ الكليني ج2 ص 104.



فقد يكون ثمّة فعل يسير في نظر الناس، بل وحقير، ولكن يحمل بين ثناياه الأثر العظيم عند المولى عزّ وجلّ، لما فيه من كمال الانقطاع والتسليم له عزّ وجلّ.

## - انتظار الفرج مفهوم شامل

ومن رسالة للإمام الحسن العسكري عليه إلى والد الشيخ الصدوق رضوان الله تعالى عليه، جاء فيها:

(وعليك بالصبر وانتظار الفرج، فإنّ النبيّ عَيِّكُ قال: (أفضل أعمال أمّتي انتظار الفرج)، ولا يزال شيعتنا في حزن حتى يظهر ولدي الذي بشَّـر به النبيِّ عَيِّكُمْ، أنَّه يملأ الأرض عدلًا وقسطًا، كما مُلأت جورًا وظلمًا، فاصبر)[1].

هذا، وحيث إنَّ مفهوم انتظار الفرج مفهوم عامّ شامل كما يظهر في قول رسول الله عَيُّكُ، من حيث إنّ عدم ذكر المتعلّق يُستفاد منه العموم والإطلاق كما قرّره الأصوليّون، فيشمل انتظار الفرج الخلاص من كلّ ظلم وطغيان، ورفع كلّ حاجة وشدّة، ودفع كلّ ألم ومصيبة، مع التسليم الروحيّ المطلق لقدرة الله تعالى على كشف ذلك.

إلا أَنَّ أبرز مصاديق انتظار الفرج وأظهرها يتمثّل بالمعنى الخاصّ في انتظار فرج الأمّة بظهور المنتظر الموعود من آل محمّد عجّل الله تعالى فرجه الشريف وخروج الإمام المهديّ هي الذي به يكون فَرَج العَالم من المحرومين والمضطهدين والمستضعفين، وذلك بإقامة دولة العَدل الإلهيّة على الأرض، حيث العدل والمساواة بين البشر ورفع الظلم والجور، فإنّه ميزان السماء.

هذا، ولا يُشْكَل بأنّ رواية الإمام العسكريّ ﷺ تخصّص هذا العموم والإطلاق لمفهوم الانتظار الوارد في قول رسول الله عَيِّكُ ، بانتظار فرَج قائم آل محمّد عجّل الله فرَجَه الشريف وظهوره دون غيره من الأمور الأخرى.

أقول: إنَّ التخصيص غير واضح من سياق الرواية، حيث أمره ﷺ بالصبر وانتظار [1] مناقب آل أبى طالب، ابن شهرآشوب، ج3، ص 527. الفرج الإلهيّ، مستشهدًا بإطلاق وعموم قول جدّه رسول الله عَيَّكُم: (أفضل أعمال أمّتي انتظار الفرج)، القائم على التسليم لله عزّ وجلّ والانقطاع له، وعدم ذكره عَيِّكُم للمتعلّق يفيد الإطلاق والعموم، وكذا ما ورد عن الأئمّة الأطهار من أهل البيت عليهم السلام في ذلك، إلّا ما صرّحوا به.

نعم، ذكر انتظار فرج قائم آل محمّد، وفرَج شيعتهم بظهوره ونحو ذلك في الروايات يكون من باب التطبيق والمثال وبيان أظهر المصاديق وأبرزها لهذا العموم والإطلاق في انتظار الفرج، وذلك بانتظار قيام القائم، لا تخصيص وحصر مفهوم انتظار الفرج من الله تعالى بظهور القائم المهديّ فقط.

وخير دليل على ذلك هو الوجدان الإنساني، فإنّ كلّ إنسان يطلب الفرَج دائمًا لحاجة ما، أو في قضيّة معيّنة، أو قضايا أخرى مختلفة، فيفزع إلى الله تعالى ويلتجئ إليه في رفعها وقضائها وينتظر منه الفرج.

وعلى الموالي الشيعيّ إضافة لذلك، أن لا يغفل عن حاجته الكبرى ذات الأهميّة العظمى التي فيها إنقاذ الأمّة من الظلم والطغيان بانتظار ظهور القائم المنتظر على والدعاء له بتعجيل فرجه الشريف.

ولذلك على الإنسان أن لا يقطع أمله بالله تعالى في كل شيء وينتظر منه الفرَج في كلّ حين وبعد كلّ شدّة تعصف به، فإنّ بعد العسر يسرًا، مع كمال التسليم والانقطاع؛ حيث إنّه القادر المطلق على إنقاذ ما يمرّ به الإنسان من المصائب والعوارض والمحن التي تكدّر معاشه وحياته واستقراره، فالصبر مفتاح الفرَج.

وعليه، فالأقوى أنّ الإمام العسكريّ هذه قد أنزل كلامه على الرواية لبيان أظهر المصاديق من هذا الإطلاق والعموم لانتظار الفرَج وأبرزها، ألا وهو انتظار فرَج قائم آل محمّد.

ولا يقال: كيف يتساوى عِظم انتظار الفرَج الذي به إنقاذ الأمّة والبشريّة بخروج المنتظر



عجّل الله تعالى فرجه الشريف مع انتظار الفرج لخصوص القضايا الشخصيّة والحاجات الآنيّة والمصائب اليسيرة للإنسان- كما قد يتوهّم بعض-، حيث يُستفاد ذلك من القول بعموم مفهوم انتظار الفرَج وإطلاقه.

وعليه، فلا بدّ أن يخصّص مفهوم انتظار الفرج في عموم هذه الروايات الواردة عن رسول الله والأئمّة الأطهار صلوات الله عليهم أجمعين بالنظر إلى خصوص انتظار فرَج قائم آل محمّد عجّل الله تعالى فرَجَه الشريف فقط؛ لأهمّيّته وعظم شأنه وجلالة حدثه، ولا يشمل غيره من الأمور العاديّة الدنيويّة ولا الشخصيّة؟

أقول: إنَّ الدعاء والتسليم والانقطاع للمولى عزَّ وجلَّ لا يفرق عند المولى عزَّ وجلَّ بين شأن قليل وشأن كبير، بل الله تعالى يُريد من العبد التسليم المطلق إليه والانقطاع له بالدعاء والعمل، سواء أكان ذا شأن قليل وحاجة يسيرة أم كان ذا شأن عظيم وحاجة مهمّة، بل المولى عزّ وجلّ يبغض ترك الدعاء له والتهاون بالانقطاع إليه؛ استصغارًا للحاجة واستخفافًا بها.

فقد رُوى عن أبي عبد الله على أنَّه قال: إنَّ الله يحبِّ العبد أن يطلب إليه في الجرم العظيم، ويبغض العبد أن يستخفّ بالجرم اليسير [1].

وفي الحديث القدسيّ: يا موسى، اسألني كلّ ما تحتاج إليه، حتى علف شاتك، وملح عجينك[2].

وعن الباقر على قال: ولا تحقّروا صغيرًا من حوائجكم، فإنّ أحبّ المؤمنين إلى الله [3]تعالى أسألهم

وعن سيف التمَّار، قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: عليكم بالدعاء، فإنَّكم لا تتقرّبون بمثله، ولا تتركوا صغيرة لصغرها أن تسألوها، فإنّ صاحب الصغائر هو صاحب

<sup>[1]</sup> الكافي، الشيخ الكلينيّ، ج2، ص427؛ المحاسن، البرقي، ج1، ص293.

<sup>[2]</sup> هداية الأمّة إلى أحكام الأئمّة، الحرّ العامليّ، ج3، ص100؛ مستدرك الوسائل، الميرزا النوريّ، ج5، ص 172.

<sup>[3]</sup> مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص317؛ مستدرك الوسائل، الميرزا النوريّ، ج5، ص172.

الكبائر [1].

وعن النبي عَلَيْ أَنَّه قال: اسألوا الله عزّ وجلّ ما بدا لكم من حوائجكم، حتى شِسْع النعل، فإنّه إن لم يبسّره لم يتيسّر [2].

وقال عَيْكُ : ليسأل أحدكم ربّه حاجته كلّها، حتّى يسأله شسع نعله إذا انقطع[3].

وعن رسول الله عَلَيْهُ: ليكونُ لأحدكم الحاجة، فليطلبها من الله تعالى، حتى لو انقطع شميع نعل أحد، يستعين بالله في إصلاحه[4].

وغيرها من الروايات الكثيرة الدالة على عدم الفرق عند الله عز وجل في سؤاله الحاجة الصغيرة أو الحاجة العظيمة، وأنّ الله عزّ وجلّ لا ينظر إلى حجم الحاجة وأهميّتها، وإنمّا ينظر إلى كمال الانقطاع إليه ومطلق التسليم له في الأمور، سواء أكان عظيمها أم حقيرها، واللجوء إليه في جميع الشؤون، وأن مفهوم انتظار الفرَج مطلقًا من نفس هذا السنخ، وملاكهما واحد.

هذا، ومن أهم مصاديق انتظار الفرَج من المولى عز وجل هو انتظار فرَج قائم آل محمد عجَل الله تعالى فرجه بظهوره ونصره؛ لإنقاذ البشرية من الظلم والاستبداد ونشر العدل والإحسان، والتسليم بذلك والدعاء له، (فإن صاحب الصغائر هو صاحب الكبائر) كما قال الإمام الصادق ...

فتنبّه ولا تغفل، فيدفعك توهمك وعنادك إلى حصر رحمة الله تعالى وفضل الدعاء وانتظار الفرَج في خصوص الأمور العظيمة، (ولا تحقّروا صغيرًا من حوائجكم، فإنّ أحبّ

<sup>[1]</sup> بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج90، ص293-294؛ مستدرك الوسائل، الميرزا النوري، ج5، ص172.

<sup>[2]</sup> مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسيّ، ص270، بحار الأنوار، العلاّمة المجلسيّ، ج90، ص295.

<sup>[3]</sup> مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص270؛ بحار الأنوار، العلاّمة المجلسيّ، ج90، ص295؛ مستدرك الوسائل، الميرزا النوريّ، ج5، ص172.

<sup>[4]</sup> جامع أحاديث الشيعة، السيّد البروجرديّ، ج15، ص 200؛ مستدرك الوسائل، الميرزا النوريّ، ج5، ص 172.

المؤمنين إلى الله تعالى أسألهم)، ولو كان في (علف شاتك)، أو تسأله عزّ وجلّ (عن شسع نعلك إذا انقطع)، وحتى تصل لأعظم الشؤون والأمور من الحياة، كانتظار فرَج قائم آل محمّد عجّل الله فرَجه الشريف والتسليم لذلك، والدعاء بتعجيل فرَجه الشريف للخلاص من الظلم والظالمين.

وقد سمع رسول الله عَيِّكُ رجَّلا يقول: اللهمّ ارحم محمّدًا وارحمني معه، ولا ترحم أحدًا غرنا.

فقال له عَلَيْهُ: (يا هذا ضيّقت واسعًا)[1].

فإنّ رحمة الله عظيمة وفرَجه كبير لا يُحدّ، فلا تضيّقنّه في أمر واحد، ولا تحجّم رحمته الواسعة.

#### - موعد الظهور

وأمَّا موعد ظهور الفرَج بظهور قائم آل محمَّد عجَّل الله فرَجه الشريف، فإنَّه موكول إلى أمر الله تعالى وحده، وكلّ من حدّد زمن الظهور ووقت خروج القائم، فهو مدّع كاذب لا محالة، فقد رُوي عن الإمام الباقر عن الإمام الباقر الله قال: كذب الوقّاتون، كذب الوقّاتون، كذب الوقّاتون)<sup>[2]</sup>.

وعن أبي عبد الله الصادق ﷺ إذ دخل عليه مهزم، فقال له: جعلت فداك، أخبرني عن هذا الأمر الذي ننتظر، متى هو؟

فقال: (يا مهزم كذب الوقّاتون، وهلك المُستعجلون، ونجا المُسلمون)[3].

فيجب علينا ردع الوقّاتين وعدم الاستماع لهم وترك تصديقهم.

وأن لا نكون من المستعجلين فنلهث وراء كلُّ مدع للمهدويَّة والسفارة بلا وعي ولا ً

[1] في ظلال نهج البلاغة، الشيخ محمّد جواد مغنيّة، ج1، ص456.

[2] الكافي، الشيخ الكلينيّ، ج1، ص368.

[3] الكافى، الشيخ الكلينيّ، ج1، ص368.

دراية، فيُمحق أجرنا ويضيع ديننا بذلك.

فإنّ النجاة النجاة للمُسلِمين لأمر الله وقضائه ومشيئته واختياره ليوم الظهور المبارك، فإنّه قد رُوي عن المفضّل بن عمر قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: إيّاكم والتنويه- أي: التشهير- أما والله ليغيبن إمامكم سنينًا من دهركم ولتمحصّن حتّى يقال: مات، قتل، هلك، بأيّ وادٍ سلك؟

ولتدمعنّ عليه عيون المؤمنين، ولتكفأنّ كما تُكفأ السفن في أمواج البحر، فلا ينجو إلّا من أخذ الله ميثاقه، وكتب في قلبه الإيمان، وأيّده بروح منه.

ولترُفعَنّ اثنتا عشرة راية مشتبهة، لا يُدرى أيٌّ من أيِّ!.

قال: فبكيت، ثم قلت: فكيف نصنع؟

قال: فنظر إلى شمس داخلة في الصفة، فقال: يا أبا عبد الله ترى هذه الشمس؟ قلت: نعم.

فقال: والله، لأمرنا أبين من هذه الشمس[1].

# - فضل الانتظار

هذا، وتجد من الروايات في فضل انتظار فرَج قائم آل محمّد عجّل الله تعالى فرَجه، والحثّ على ذلك الشيء الكثير، وقد أعدّ الله تعالى للمنتظرين الصادقين المقام الرفيع والأجر العظيم؛ لثبات نفوسهم واطمئنانهم بخروجه ونصره على الظالمين ولو بعد حين، بما أعطاهم الله تعالى من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت به غيبته عندهم بمنزلة المشاهدة واليقين في نفوسهم، ومن هذه الروايات:

ما رُويَ عن أبي عبد الله على يقول: من مات منكم وهو منتظر لهذا الأمر كمن هو مع القائم في فسطاطه.

[1] الكافي، الشيخ الكلينيّ، ج1، ص336.



قال: ثمّ مكث هنيئة ثم قال: لا بل كمن قارع معه بسيفه.

ثم قال: لا والله، إلا كمن استشهد مع رسول الله صلى الله عليه وآله[1].

وقد سألَ سائل الإمام الباقر ﷺ: أخبرني بدينك الذي تدين الله تعالى به أنت وأهل بيتك؛ لأدين الله تعالى به؟

قال كنت أقصرت الخطبة فقد أعظمت المسألة، والله لأعطينّك ديني ودين آبائي الذي ندين الله تعالى به:

شهادة أن لا إله إلا الله، وأنّ محمّدًا رسول الله، والإقرار بما جاء به من عند الله، والولاية لولينا، والبراءة من عدوّنا، والتسليم لأمرنا، وانتظار قائمنا، والاجتهاد والورع)[2].

ورُوي عن الإمام زين العابدين كا:

(أنَّ أهل زمان غيبته، القائلون بإمامته، المنتظرون لظهوره، أفضل أهل كلِّ زمان؛ لأنَّ الله تعالى ذكره أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت به الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول الله عَيْكُ بالسيف، أولئك المخلصون حقًّا، وشيعتنا صدقًا، والدعاة إلى دين الله سرًا وجهرًا)[3].

وقال على النظار الفرَّج من أعظم الفرَّج)[4].

وغير ذلك كثير من الروايات الحاثّة على انتظار الفرّج لقائم آل محمّد على المعابّة على انتظار الفرّج لقائم أظهرُ مصاديق انتظار الفرَج الإلهيَ، وقد اقتصرنا على هذه الروايات رومًا للاختصار.

فإنّ مضمون هذه الروايات وغيرها تؤكّد وتدلّل على القناعة التامّة بجدارة الحلّ الإسلاميّ كمنهج عبادة وحياة لقيادة العالم، بقيادة الإمام المنتظر مهديّ هذه الأمّة ﷺ،

<sup>[1]</sup> المحاسن، البرقيّ، ج1، ص174.

<sup>[2]</sup> الكافي، الشيخ الكلينيّ، ج2، ص21-22.

<sup>[3]</sup> كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 320.

<sup>[4]</sup> كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 320.

وقدرته في حَلِّ مشاكل هذا العَالم بما تتهيّأ له من الظروف والإمكانات والرجال، ليفتح أبواب العدالة والسعادة للعَالم أجمع.

#### - مفهوم الانتظار

إنّ عمليّة الانتظار هي: استراتيجيّة إلهيّة وتخطيط سماويّ بآليّة عباديّة لبناء الإنسان وتكامله، والوصول به نحو تكامل الذات والروح، مُقدّمة للارتقاء به نحو بذل الجهد والاجتهاد على مستوى التطبيق العمليّ، والسعي لبناء الهدف المنشود لإقامة دولة العدل الإلهيّة بالاستعداد وتهيئة النفس- بعد الإيمان بالإمام على ومعرفته- سلوكًا عمليًّا، واقعيًّا فعليًّا، لا على مستوى النظريّة ولقلقة اللِّسان فقط.

بل الوصول إلى كلّ ما يبعث في الإنسان روح المسؤوليّة، ويوقظ فيه روح العقل، ويفتح طاقات الإنسان الكامنة في السعي لإقامة دولة العدل الإلهيّ، فتكون المسؤوليّة أكبر والتّهيُّوُ لذلك أعظم، ولا يأخذه اليأس إلى ذلك.

بل لا بد أن تكون قِيم الثبات والصمود والصبر والإيمان راسخة في النفس مهما طال الأمد وقست القلوب وكَثُرُ المشكّكون.

هذا، وقد بنى ركيزة الانتظار ومَهَّدَ لها رسول الله عَيُّكُم، والأئمة الأطهار عليهم السلام، حتى أرسى عجّل الله تعالى فرَجه الشريف دعائمها بعد غيبته الكبرى، كمسار استراتيجيَّ لشيعته؛ لكي لا يُنسى ذكره، ولا يُهمل أثره في نفوس شيعته ومواليه.

### - مقوّمات الانتظار

ثمّة كثير من العناصر التي تُعد من مقوّمات الانتظار الحقيقيّ التي تبني روح الإنسان المؤمن، وتتكامل بها شخصيّته، وتقوى صلته بإمامه وتواصله معه، منها:

الاستعداد التامّ والتَّهيُّؤُ العمليّ لانتظار الفرج صباحًا ومساء، والجدّ في الانتظار وعدم



التغافل، ولا يكون مجرّد لقلقة لسان وأحاديث عابرة.

إستحبابُ كثرة الدعاء للإمام المهديّ كلله بالفرج، فإنّ أعظم الفَرج هو انتظار الفرج، والتصدّق عنه عجّل الله تعالى فرجه الشريف.

الصبر على الانتظار وعدم اليأس من ذلك مهما مَرَّت المصاعب والأحداث، وتطاولت الأيام والدهور، فعن أبي بصير قال: قال الصادق عنه: طوبي لمن تمسَّك بأمرنا في غيبة قائمنا، فلم يزغ قلبه بعد الهداية)[1].

التورّع عن محارم الله تعالى، والتمسّك بنهج أهل البيت الله ، والتزيّن بمحاسن الأخلاق، قال الإمام الباقر الله الإمام

ليَعنْ قويتكم ضعيفكم، وليعطف غنيتكم على فقيركم، ولينصح الرجل أخاه كنصيحته لنفسه، واكتموا أسرارنا، ولا تحملوا الناس على أعناقنا، وانظروا أمرنا وما جاءكم عنّا، فإن وجدتموه للقرآن موافقًا فخذوا به، وإن لم تجدوه موافقًا فردّوه، وإن اشتبه الأمر عليكم فيه فقفوا عنده، وردُّوه إلينا حتَّى نشرح لكم من ذلك ما شُرح لنا، وإذا كنتم كما أوصيناكم، لم تعدوا إلى غيره، فمات منكم ميّت قبل أن يخرج قائمنا كان شهيدًا، ومن أدرك منكم قائمنا فقتل معه كان له أجر شهيدين، ومن قتل بين يديه عدوًا لنا كان له أجر عشرين شهيدًا)[2].

تحصين قواعد الشيعة وتثقيفها ورعايتها بالمعرفة بما يدفع عنهم آراء المتخرّصين في إلقاء الشبهات والتشكيك بالإمام المهدى على وعقائدهم.

التمسُّك بولاية أهل البيت على ذلك، وألبراءة من أعدائهم والثبات على ذلك، وأن لا يكون مترددًا مضطربًا شاكًّا.

ومن معاني التمسُّك بولايتهم معرفتهم بأنَّهم اثنا عشر إمامًا وخليفة، أوَّلهم أمير المؤمنين علىّ بن أبي طالب وآخرهم المهديّ القائم محمّد بن الحسن العسكريّ الله الذي

<sup>[2]</sup> الأمالي، الشيخ الطوسيّ، ص232.



<sup>[1]</sup> كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص 358.

بخروجه يتمّ الفرَج، والإيمان بعقيدة المهديّ المنتظر، وغيرها.

أن لا يكون انتظار الإمام القائم ركا انتظار الكسالي والخاملين.

أن لا يكون انتظاره انتظار المتفرّج الذي لا يهمّه شيء، ولا يعنيه من الأمر إلّا نفعه الشخصيّ الآنيّ.

أن لا يكون انتظاره انتظار اتكال، بل يجب أن يكون انتظار توكّل واستعداد وبناء.

فإنَّ أمثال هؤلاء الخاملين والاتكاليّين عليهم أن يبحثوا لهم عن ساحة بعيدة عن منهج أهل البيت عليهم السلام ولينتفعوا في حياتهم بغيرهم لا بهم عليهم السلام.

وقال تعالى: ﴿وَقُلْ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَامِلُونَ ﴿ وَانْتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ ﴾ [1].

فإِنَّ المؤمن المنتظر حقًا هو الذي يمُهد للنصر، ويَستعد للفتح مع الإمام القائم على ويتجهز لذلك اليوم فكرًا وسلوكًا وعملاً، وأن يكون مستعدًّا تمام الاستعداد لذلك الحدث، لا أن ينتظر انتظار العاطلين البطّالين؛ ليأتيه النصر والفتح مُنحة سماويّة خالصة من دون ثمن، ودون جدّ ولا اجتهاد، فإنّه يكون بذلك مأثومًا مطرودًا.

وبهذه المقومات يكون الترابط الروحيّ والتواصل المعنويّ قائمًا ثابتًا متماسكًا بين الشيعة الموالين وبين إمامهم عجّل الله تعالى فرَجه الشريف إلى أن يأذن الله تعالى له بالخروج، إنَّه سميع مجيب.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### المصادر والمراجع

- 1. القرآن الكريم كلام ربّ العالمين.
- 2. الاحتجاج، الشيخ الطبرسيّ، تعليق وملاحظات السيّد محمّد باقر الخرسان/1386هـ-[1] سورة هو د/ آية 121-121.



- 1966م، نشر دار النعمان للطباعة والنشر النجف الأشرف.
- 3. الأصول الستة عشر، عدّة محدّثين، الطبعة الثانية/ 1405هـ 1363 ش، المطبعة مهديّة، نشر دار الشبسترى للمطبوعات، قم، إيران.
- 4. الأمالي، الشيخ الصدوق، تحقيق قسم الدراسات الإسلاميّة، مؤسّسة البعثة، قم، الطبعة الأولى/1417هـ، نشر مركز الطباعة والنشر في مؤسّسة البعثة.
- 5. الأمالي، الشيخ الطوسي، تحقيق قسم الدراسات الإسلاميّة، مؤسّسة البعثة، الطبعة الأولى/ 1414هـ، نشر دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، قم المشرفة.
- 6. بصائر الدرجات، محمد بن الحسن بن فروخ الصفار، تصحيح وتعليق وتقديم الحاج ميرزا حسن كوچه باغي/ 1404 - 1362 ش، مطبعة الأحمديّ، طهران، منشورات الأعلميّ، طهران.
- 7. تحف العقول عن آل الرسول على أن البن شعبة الحرّاني، تصحيح وتعليق على أكبر الغفاريّ، الطبعة الثانية/ 1404 هـ- 1363ش، نشر مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرّفة.
- 8. تهذيب الأحكام، الشيخ الطوسيّ، تحقيق وتعليق السيّد حسن الموسويّ الخرسان، الطبعة الرابعة/ 1365ش، المطبعة خورشيد، نشر دار الكتب الإسلاميّة - طهران.
- 9. جامع أحاديث الشيعة- السيّد البروجرديّ/1415هـ- 1373ش، المطبعة المهر، قم، الناشر المؤلف.
- 10. الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراونديّ، تحقيق مدرسة الإمام المهديّ ١٥٠٠. الطبعة الأولى/ 1407هـ، المطبعة أمير، قم، نشر مدرسة الإمام المهدي على، قم.
  - 11. صحيح مسلم، مسلم النيسابوريّ، نشر دار الفكر، بيروت لبنان.
- 12. علل الشرائع، الشيخ الصدوق، تقديم السيّد محمّد صادق بحر العلوم/ 1385هـ -

- 1966 م، منشورات المكتبة الحيدريّة ومطبعتها، النجف الأشرف.
- 13. في ظلال نهج البلاغة، محمّد جواد مغنيّة، الطبعة الأولى/ 1427هـ، مطبعة ستار، انتشارات كلمة الحقّ، قم المشرفة.
- 14. الكافي، الشيخ الكليني، تصحيح وتعليق على أكبر الغفاري، الطبعة الخامسة/ 1363ش، المطبعة حيدري، نشر دار الكتب الإسلامية، طهران.
- 15. كفاية الأثر، الخزّاز القمّيّ، تحقيق السيّد عبد اللطيف الحسينيّ الكوهكمري الخوئيّ/ 1401هـ المطبعة الخيّام، قم، انتشارات بيدار.
- 16. كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاري / 1405هـ- 1363 ش، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرقة.
- 17. مجمع الزوائد، الهيثميّ/ 1408هـ- 1988م، نشر دار الكتب العلميّة، بيروت لبنان.
- 18. المحاسن، أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ،/1370هـ- 1330ش، نشر دار الكتب الإسلاميّة، طهران.
- 19. المزار، محمد بن جعفر المشهديّ، تحقيق جواد القيوميّ الأصفهانيّ الطبعة الأولى/ رمضان المبارك 1419هـ، المطبعة مؤسّسة النشر الإسلاميّ، نشر القيّوم، قم إيران.
- 20. مستدرك الوسائل، ميرزا حسين النوريّ الطبرسيّ، تحقيق مؤسّسة آل البيت الله الإحياء التراث، نشر مؤسّسة آل البيت الله الإحياء التراث، بيروت لبنان.
  - 21. مسند أحمد، الإمام أحمد بن حنبل، دار صادر، بيروت لبنان.
- 22. مفاتيح الشرائع، الفيض الكاشاني، تحقيق السيّد مهدي الرجائي"/ 1401هـ، مطبعة الخيّام قم، نشر مجمع الذخائر الإسلاميّة.
- 23. مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسيّ، الطبعة السادسة/ 1392هـ- 1972م، منشورات



الشريف الرضيّ، قم المشرفة.

24. مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب/1376هـ- 1956م، الناشر مطبعة الحيدريّة، النجف الأشرف.

25. نهج البلاغة، خطب الإمام علي علي الشيخ محمّد عبده، الطبعة الأولى/ 1412هـ - 1370 ش، المطبعة النهضة، قم، نشر دار الذخائر، قم - ايران.

26. هداية الأمّة إلى أحكام الأئمّة، الحرّ العامليّ، الطبعة الأولى/ 1412هـ، مطبعة مؤسّسة الطبع والنشر التابعة للآستانة الرضويّة المقدّسة، نشر مجمع البحوث الإسلاميّة، مشهد - إيران.

27. الوافي، الفيض الكاشاني، تحقيق وتصحيح وتعليق والمقابلة مع الأصل: ضياء الدين الحسينيّ «العلّامة» الأصفهانيّ، الطبعة الأولى/أوّل شوال المكرّم 1406هـ، طباعة أفست نشاط أصفهان، نشر مكتبة الإمام أمير المؤمنين على علي العامة، أصفهان.

0 0 0